
Suplemento Antropológico XLII, 1 (junio 2007) 

271 

Los pueblos del Gran Chaco y sus lenguas, 
cuarta parte: 

Los zamuco∗ 

Alain Fabre∗∗ 
 
 
1. La familia lingüística zamuco consta en la actualidad de dos lenguas, el 
ayoreo y el chamacoco, que corresponden a sendos grupos étnicos. Éstos, y 
los otros idiomas extintos de la misma familia, fueron y/o siguen siendo ha-
blados en el Chaco boreal, o sea en el Paraguay y el sudeste de Bolivia. 

El gentilicio zamuco aparece por primera vez en 1726, en la Relación 
historial de los indios del Paraguay del P. Fernández (1994). En fechas ante-
riores a esta publicación, como por ejemplo en Schmidl, segunda edición 
alemana de 15671, algunas denominaciones aparecen, que podrían ser formas 
antiguas del gentilicio zamuco, tales como la tribu <samacocis> del cerro 
San Miguel (llamado también Yoibide), en la zona de la actual frontera entre 
Bolivia y Paraguay, al sur de San José de Chiquitos. El gentilicio actual cha-
macoco podría también ser derivado de <samacoci(s)>/<zamuco>, posibili-
dad que fue barajada por autores como Boggiani (1894) y Baldus (1927). 

Antiguamente, los zamuco vivían hacia el sur de los asentamientos chi-
quitano, con los cuales mantenían relaciones hostiles. Sin embargo, algunos 
zamuco se trasladaron a la misión chiquitana de San Juan Bautista. El ramo 
oriental de la familia zamuco (<caitpotorade> y <timinaha>) vivía entre 
los ríos San Miguel y Zamuco. En la época de D’'Orbigny (1839), parcia-
lidades zamuco vivían en barrios de los asentamientos chiquitano, y habían 
adoptado tanto la lengua como las costumbres de éstos (Susnik 1981, 1989).  

                                                      
* Agradezco a Hannes Kalisch la lectura cuidadosa de este texto, sus atinadas suge-

rencias y comunicación de valiosos documentos que sin su ayuda nunca hubiera 
podido consultar. Mi gratitud se extiende asimismo al Dr. Cordeu y José Zanardi-
ni, por su gentileza en haberme facilitado materiales de escasa difusión. 

** Profesor de la Universidad de Tecnología de Tampere (Finlandia). Dirección 
electrónica: alain.fabre@tut.fi. 

1  La primera edición de 1542, traducida al castellano y publicada por López 1985, 
habla en su lugar de <surucucis> (capítulo XXXII). 



Suplemento Antropológico 

272 

Los zamuco se distinguían de los demás pueblos del Chaco por el he-
cho de tener clanes. 

Un cálculo lexicoestadístico hecho por Swadesh (1959) arrojó una fecha 
de 28 siglos mínimos de divergencia lingüística para el grupo zamuco. El 
significado de tales cálculos, sin embargo, es todavía muy debatido, tanto 
más con base en datos lingüísticos de poca fiabilidad2. A continuación, se 
ofrece un breve repaso de la clasificación de los pueblos zamucos que, si 
bien han dejado de reflejar la escena actual, sugieren algunas pistas para ras-
trear la situación histórica de los mismos.  

Hervás (1784/1986: 125-126) comenta la situación de las tribus zamuco 
de la manera siguiente, ofreciendo un primer deslinde lingüístico de las mis-
mas, de acuerdo con los datos que, en aquel entonces, se tenían de ellos : 
“Nell’ anzidetta missione de’ Chiquiti sono i Villagi, o missioni di Santiago, 
e di S. Giovanni, ove sebbene la lingua dominante sia la Chiquita, pure par-
lasi la lingua Zamuca (che è matrice) in Santiago dalle tribù Zamuche dette 
Ugaraños, Tunachos e Caipotorades; ed i S. Giovanni dalle tribù Zamuche 
nominate Morotocos, Cucurates, e Tomoenos. In S. Giovanni nel 1767. qua-
si tutti i Zamuchi parlavano ancora in Chiquito, ed in Santiago coll’indus-
triosa fatica dil Sig. Ab. D. Narciso Patzi la maggior parte de’ Zamuchi par-
lava eziando il Chiquito. Nella missione del Santo Cuore sono le tribù dette 
Zamuca, e Zatiena. I dialetti della lingua Zamuca sono te conosciuti, e si 
dubita del quarto. Il primo dialetto si chiama Zamuco, e parlasi dalle tribù 
dette Zamucos, Satienos, Ugaraños secondo il Sig.Ab. Rovoredo; ma il Sig. 
Ab. Patzi dice, che gli Ugaraños hanno linguaggio alquanto differente da 
quello de’ Zamuchi. Il secondo dialetto dicesi Caipotorade, e lo parlanno i 
Caipotorades, i Tunachos, gl’ Imonos, ed i Timinahas. Il terzio dialetto è il 
Morotoco, usado da’ Morotocos, da’ Tomoenos, da’ Cucurates, o Cucuta-
des, da’ Panonas, e forse ancora da’ Careras, e dagli Ororebates, confusi in 
oggi coll’ altre tribù. Il quarto dialetto dubbioso è l’Ugaraño per la ragione 
esposta. Il Sig. Ab. Patzi nel 1757. visitò gli Ugaraños, Zatienos, ed i Tuna-
chos, i quali presentemente sono convertiti, come ancora tutte l’altre tribù 
nominate eccetta la tribù Timinaha, ed alcuni Imonos (che parlano Za-
muco) ancora infideli, e dimoranti nelle selve. La prima tribù convertita (co-
lla quale fu formata l’antica missione, o villaggio di S. Ignazio de’ Zamuki) 
fu la Zamuca, e però fu appropiato questo nome alla lingua.’.”  

                                                      
2 Véase la entrega “Mataguayo” de esta serie en Suplemento Antropológico, 40/2 

(2005), nota al pie 2, p. 314. 



Los zamuco 

273 

La lista de tribus zamuco que aparece en Mason (1950: 281) incluye, 
además de las ya mencionadas por Hervás, otras que aparecieron alguna vez 
en la literatura. Por ello, a más de mezclar estratos históricos diferentes, cada 
uno con su margen de incertidumbres, esta nómina no corresponde a la situa-
ción actual: 

I GRUPO NORTE 
 A ZAMUCO 
 1. Zamuco (samuca) 
 2. Satienyo (Zatieño, ibiraya)3 
 B MOROTOCO (Coroino)4 
 1. Cucarate (kukutade)5 
 2. O(ro)rebate y Carerá6 
 3. Panono (panana) 
 4. Tomoeno 
 C GUARAÑOCA 
 Tsiracua7 (empelota) y moro (con restos de los 

morotoco y guarañoca)8 
                                                      

3  Entre las salinas de San José y Santiago (Susnik 1981: 167). 
4  Aunque el cuadro de Mason parece sugerir una equivalencia entre <morotoco> y 

<coroino>, el primero debe ser considerado como el más abarcador, siendo <co-
roino> una parcialidad de mismo nivel que las otras cuatro. Es de notar que el P. 
Fernández (1726/1994: 166) también consideraba estas palabras como sinónimas.  

5  Susnik (1981: 164), basándose en documentos de la época, los llama también <cu-
cutades>, <curucates> y <cuculados>. Visitados por primera vez en 1715 por el 
Padre Zea, estos vecinos de los <quies>, probablemente una parcialidad <otu-
quí>, fueron integrados a la misión de San Juan Bautista en 1723.  

6  La acentuación aguda está documentada también en Fernández (1726/1994: 191). 
Algunas fuentes, sin embargo, registran esta palabra como paroxítona. Fernández 
(op.cit.) afirma que los <carerá> son de la misma lengua y nación que los <mo-
rotocos>. 

7  De acuerdo con Nordenskiöld (1910: 298), el gentilicio <tsirakua> es de origen 
tapiete. El investigador sueco añade que los blancos llaman ”empelotas” y los 
chané <(t)sirionó> a este pueblo zamuco. El mapa de Nino (1992/ 1909) mencio-
na a los <sirácuas> hacia el sur del cerro San Miguel. 

8 Tanto el <guarañoca> como el <poturero> mencionado en el punto F del cuadro 
de Mason, pueden ser dialectos (o antecesores) del actual ayoré. Según Métraux 



Suplemento Antropológico 

274 

 D Ugaraño9 
 E Tapii10 (tapio)  
 F Poturero (nina[qui]guilá)11 
 
 
 
 

                                                                                                                   
(1946: 243), el territorio <guarañoca> estaba situado en el borde meridional de 
la Serranía de Santiago, zona de las misiones chiquitana. Acerca del gentilicio 
<guarañoca>, que no figura en la literatura antes que D’Orbigny lo introdujera, 
Kelm (1960: 350) llama la atención sobre el parecido del mismo con <ugaraño>/ 
<ugaroño>, del cual podría ser corruptela. Esta observación de Kelm se ve res-
paldada por el hecho de que el sufijo –ka, en chiquitano, significa plural, y es de 
uso muy frecuente en gentilicios. 

9 Representan el zamuco suroccidental. Según Susnik (1981: 167), llegaban hasta el 
Fortín Lagerenza y la laguna Trinidad, entre el Cerro León y el Hito IV/ Fortín 
Mendoza de la frontera paraguayo-boliviana.. 

10 Mason nota que los <tapii> podrían haber formado parte del complejo otuke (fa-
milia bororo). Susnik (1981: 165) acota que la rama zamuco propiamente dicha 
comprendía, además de los <zatieños>, talvez también a los <tapuy-quías> o 
<sapios>/ <tapios>. 

11 Susnik (1981: 172) afirma, omitiendo decir en que fuente se apoya para sustentar 
tal hipótesis, que <poturero> es un gentilicio de origen chiquitano, a la par que 
los nombres <ninaguitas> (Sánchez Labrador), <neuquiquilas> (Azara) y <nina-
guilas> (Aguirre), fueron empleados por los mbayá-guaykurú, sus vecinos hacia 
el oriente. Por su parte, Kelm (1960: 356) supone que la forma <poturero> se de-
be a una lectura errónea o corruptela de <(cai)potorade>. El mapa de Métraux 
(1946) localiza a los <poturero> en una zona situada un poco al noroeste de Puer-
to Suárez, frente a Corumbá, lo que corresponde a la ubicación de los <poturero> 
en el mapa de Bernardino de Nino (1992), que data del año 1909. En dicho mapa, 
el territorio adcripto a estos indígenas queda a medio camino entre Puerte Suárez 
y Santo Corazón. Del mapa de Fischermann (1976: 121), se desprende que este te-
rritorio corresponde exactamente al de un grupo local ayoreode llamado <cocho-
coi goosóde>, aunque Kelm (1960: 356), por su parte, opina que esta ubicación 
corresponde al grupo <pajo goosóde>, vecinos occidentales de los <cochocoi 
goosóde>. El límite entre los dos grupos locales sigue una línea imaginaria que 
corre desde Santo Corazón hasta la línea del ferrocarril que une Santa Cruz de la 
Sierra a Puerto Suárez.  



Los zamuco 

275 

II GRUPO SUR 
 A CHAMACOCO (Tumanahá, timinihá)12 
 1. Ebidoso 
 2. Horio (ishira) 
 3. Tumerehã 
 B Imono 
 C Tunacho (tunaca) 
 D Caipotorade13 

 

Nótese que el gentilicio ayoreo todavía no aparece en la lista de Mason, 
pues está atestiguado por primera vez en el escrito posterior de Haekel 
(1955), basado en notas de campo del investigador austríaco von Horn.  

Belaieff (1946: 372), autor poco fiable en sus clasificaciones étnicas y 
lingüísticas, menciona, entre sus “tribus del monte”, a los <takraat> y <mu-
ra>, que serían parcialidades <moro>, así como a los <laant> y, talvez sinó-
nimos de éstos, <kozazo>14 y <kurzu>. Como Belaieff no cita ni justifica la 
provenencia de los nombres que aduce, tales afirmaciones solo añaden a la 
confusión general.  

 

 

2. BIBLIOGRAFÍA GENERAL DE LA FAMILIA ZAMUCO: 
 
Adelaar, Willem F.H. 
2004 The languages of the Andes. Cambridge: Cambridge University Press 

[“The languages of the Chaco region: Guaicuruan, Matacoan, Zamu-
coan and Lengua-Maskoy”, pág. 488-499] 

                                                      
12 Estos tres subgrupos del chamacoco existen todavía. 
13 Rama oriental de los zamuco. En 1755 se fundó la reducción de Santiago entre los 

ríos San Rafael y Aguas Calientes (afluentes del Tucavaca). En esta misión, una 
mayoría de <caipotorade> convivía con algunos <tapuiquías>. Citando datos de 
Sánchez Labrador, Susnik (1981: 169) considera <timinahá> e <imono> como 
las dos parcialidades <caipotorade> más sureñas. 

14 Obviamente un error en vez de <korazo>, originalmente deformación del castella-
no corazón (cp. nombre de la misión de Santo Corazón de Chiquito). 



Suplemento Antropológico 

276 

Aguirre Achá, José 
1933 La antigua provincia de Chiquitos limítrofe de la Provincia del Para-

guay. La Paz. 
1992 La antigua provincia de Chiquitos limítrofe de la Provincia del Para-

guay. Cuadernillo de la Biblioteca Pública de la Academia Cruceña 
de Letras, 11/1-6. Santa Cruz de la Sierra. 

 
Alarcón y Cañedo, José de y Riccardo Pittini 
1924a Il Ciacco Paraguayo e le sue tribù. Turín (Torino): Missioni Salesia-

ne, Società Editrice Internazionale. 
1924b El Chaco paraguayo y sus tribus. Turín: Sociedad Editora Internacio-

nal. 
 
Arze Quiroga, Eduardo 
1944 La Misión de San Ignacio de Zamucos. Revista Kollasuyo, 52: 3-20. 

La Paz. 
     
Baldus, Herbert  
1931 Indianerstudien im nordöstlichen Chaco. Leipzig: C.L. Hirschfeld. 
1932 Beiträge zur Sprachenkunde der Samuko-Gruppe. Anthropos, 27: 

361-416. 
 
Bedoya Silva-Santisteban, Álvaro y Eduardo Bedoya Garland 
2005 Servidumbre por deudas y marginación en el Chaco de Paraguay. 

Working Paper 45. Ginebra: Oficina Internacional del Trabajo. 
 
Belaieff, Juan 
1941 Mapa etnográfico del Chaco paraguayo. Asunción: Sociedad Cientí-

fica del Paraguay. 
 
Bernand-Muñoz, Carmen  
1977 Les Ayoré du Chaco septentrional. Étude critique à partir des notes 

de Lucien Sebag. La Haya: Mouton. 
 
Boggiani, Guido 
1897  Nei dintorni di Corumba. Bollettino della Societa Geografica Italia-

na, 34: 414-416. 
1898a Etnografía del Alto Paraguay. Boletín del Instituto Geográfico 

Argentino, XVIII/ 10,11,12: 1-15. 



Los zamuco 

277 

Boggiani, Guido 
1898b Guaycurú: sul nome, posizione geografica e rapporti etnici e linguis-

tici di alcune tribu antiche e moderne dell’America Meridionale. Me-
morie della Società Geografica Italiana, 8/2: 244-294. 

1899 Cartografía lingüística del Chaco por el Dr. Brinton. Revista del Insti-
tuto Paraguayo, Año II, Tomo III/16: 106-137. 

1900 Compendio de etnografía paraguaya moderna. Asunción. 
 

Braunstein, José A.  
1983 Algunos rasgos de la organización social de los indígenas del Gran 

Chaco. Publicación No 2. Facultad de Filosofía y Letras, Instituto de 
Ciencias Antropológicas de la Universidad de Buenos Aires. 

 

Brinton, Daniel G. 
1891 The American race. A linguistic classification and ethnographic des-

cription of the native tribes of North and South America. New York 
[“Samucu linguistic stock”: pág. 300-301, 359] 

1898 The linguistic cartography of the Chaco region. Proceedings of the 
American Philosophical Society, 37/158: 178-205. 

1946 La raza americana. Buenos Aires. 
 

Califano, Mario, Germán Fernández Guizzetti y Helmut Schindler 
1984-5 Names for the sacred among South American Indians. NAOS. Notes 

and Materials for the Linguistic Study of the Sacred, 1. 
 

Camaño y Bazán, Joaquín 
1778 Véase: Furlong, Guillermo: 1949. 
 

Campbell, Lyle 
1997 American Indian languages. The historical linguistics of Native Ame-

rica. Oxford: Oxford University Press. [“Zamucoan”: pág. 194-195] 
 

Cardoso, Efraim 
1959 Historiografía paraguaya. I: Paraguay indígena, español y jesuita. 

México. 
 

Cardús, José 
1886 Las misiones franciscanas entre los infieles de Bolivia. Descripción 

del estado de ellas en 1883 y 1884. Barcelona: Librería de la Inmacu-
lada Concepción. [Vocabulario zamuco recogido por d’Orbigny: pág. 
327]. 



Suplemento Antropológico 

278 

Castelnau, Francis de 
1850 Expéditions dans les parties centrales de l’Amérique du Sud, Tome 

II. París. 
1851 Expéditions dans les parties centrales de l’Amérique du Sud, Tome 

III. París. 
 
Clark, C.U. 
1937 Jesuit letters to Hervás on American languages and customs. Journal 

de la Société des Américanistes, 29: 97-145. 
 
Créqui-Montfort, Georges de y Paul Rivet 
1912 Linguistique bolivienne. Le groupe Otuké. Journal de la Société des 

Américanistes, 9: 317-337. 
1913 Les affinités des dialectes Otuké. Journal de la Société des América-

nistes, 10: 369-377. 
 
Charlevoix, Pierre François Xavier de 
1756 Histoire du Paraguay, I-II-III. París. 
 
Chase-Sardi, Miguel 
1988 Relaciones interétnicas. Clasificación de las sociedades y culturas in-

dígenas del Paraguay. Suplemento Antropológico, 23/2: 51-59. 
 
Chomé, P. Ignacio  
1843 Lettre du P. Ignace Chomé au P. Vanthiennen. A la réduction de 

Saint-Ignace des Indiens Zamucos, dans le Paraguay, le 17 mai 1738. 
En: Lettres édifiantes et curieuses, écrites des Missionnaires de la 
Compagnie de Jésus, vol. 2: 190-192. Lyon. 

1958 Arte de la lengua Zamuca (¿1745?). Présentation de Suzanne Lussa-
gnet. Journal de la Société des Américanistes de Paris, 47: 121-178. 

 
DGEEC (DIRECCIÓN GENERAL DE ESTADÍSTICA, ENCUESTAS Y CENSOS) 
2003 II Censo Nacional Indígena de Población y Viviendas 2002. Pueblos 

indígenas del Paraguay. Resultados finales. Asunción: Dirección Ge-
neral de Estadística, Encuestas y Censos.  

2004 Atlas de las comunidades indígenas en el Paraguay. Asunción.  
 http://www.dgeec.org.py 

  (“Familia lingüística Zamuco”: pág. 503-520) 
 



Los zamuco 

279 

Eguía, Constantino 
1945 España en América: lenguas y lingüistas en el antiguo Paraguay espa-

ñol. Revista de Indias, 6/21: 445-480. 
 

Fabre, Alain 
1998 Manual de las lenguas indígenas sudamericanas, vol. II. Munich: 

Lincom Europa [“Zamuco”: pág. 1247-1255] 
2007 Morfosintaxis de la posesión en las lenguas del Gran Chaco (Argenti-

na, Bolivia y Paraguay). (Por publicarse en la Revista UniverSOS, 4.) 
En prep. La expresión de la posesión en las lenguas del Gran Chaco. Estu-

dio de lingüística areal. 
En prep. Linguistic gender in language families of the Gran Chaco (Para-

guay and Argentina) and surrounding areas: A comparative and typo-
logical study. 

En prep. Motion and position affixes in three language families of the 
Gran Chaco (Argentina and Paraguay): Guaykurú, Mataguayo, and 
Enlhet-Enenlhet: An areal survey. 

 

Fernández, Juan Patricio 
1994 Relación historial de las misiones de indios Chiquitos que en Para-

guay tienen los padres de la Compañía de Jesús (1726). Presen-
tación y notas por Daniel J. Santamaría. Jujuy: Centro de Estudios 
Indígenas y Coloniales, Universidad Nacional de Jujuy. 

 

Fischermann, Bernd 
1976 Los Ayoreode. En: Riester, Jürgen (ed.), En busca de la Loma Santa: 

65-118 y 121. La Paz/ Cochambamba: Los Amigos del Libro. 
 

Frič, Alberto Vojtĕch 
1918 Mezi Indiány. Praga. 
1908 Die unbekannten Stämme des Chaco Boreal. Globus, 96/2: 24-28. 
1977 Indiáni Jižní Ameriky. Praga: Orbis. 
2000 Alberto Vojtĕch Frič: Čerwuiš aneb Z Pacheka do Pacheka oklikou 

přes střední Evropu. Praga: Titanic. 
 

Furlong, Guillermo 
1938 De la Asunción a los Chiquitos por el río Paraguay. Tentativa frus-

trada en 1703, “Breve relación” inédita del P. José Francisco de Arce. 
Archivum Historicum Societatis Iesu, VII/1: 54-79. 

1949 Joaquín Camaño S.J. y su “Noticia del Gran Chaco” (1778). Escri-
tores Coloniales Rioplatenses, VIII. Buenos Aires: Librería del Plata. 



Suplemento Antropológico 

280 

Haekel, J. 
1955 Berichte. Studienreise eines jungen Österreichers in Ostbolivien. 

Wiener Völkerkundliche Mitteilungen, 3/1: 100-103.  
 
Hervás, Lorenzo 
1784 Catalogo delle lingue conosciute e notizia della loro affinitá, e diver-

sitá. Cesena.Véase: Tovar, Antonio 1986. 
 
Huonder, P. Anton 
1902 Die Völkergruppierung im Gran Chaco in 18. Jahrhundert. Nach der 

spanischen Handschrift eines unbekannten Verfassers veröffentlicht. 
Globus, 81: 387-391 

 
Ibarra Grasso, Dick E. 
1982 Lenguas indígenas de Bolivia. La Paz: Ed. Juventud [“Familia lin-

güística Zamuco”: pág. 228-235] 
1985 Pueblos indígenas de Bolivia. La Paz: Ed. Juventud [“Los Zamucos o 

Chamacocos”: pág. 442-452] 
 
Kelm, Heinz  
1960 Zur Frage der ethnographischen Einordnung der Ayoré Moro und 

Yanaiga im ostbolivianischen Tiefland. Baessler Archiv, 8: 335-361. 
1962 Die Identität von Ayoréo und Moro in Ostbolivien und Nordpara-

guay. Baessler Archiv, 10/2: 309-312. 
1963 Die Zamuco (Ostbolivien). Zeitschrift für Ethnologie, 88: 66-85. 
1964 Das Zamuco: eine lebende Sprache. Anthropos, 59: 457-516 y 770-

842. 
 
Kersten, Ludwig 
1905 Die Indianerstämme des Gran Chaco bis zum Ausgange des 18. Jahr-

hunderts. Ein Beitrag zur historischen Ethnographie Südamerikas. 
Internationales Archiv für Ethnographie, 17. 

1968 Las tribus indígenas del Gran Chaco hasta fines del siglo XVIII. Una 
contribución a la etnografía histórica de Sudamerica. Resistencia: 
Universidad Nacional del Nordeste 

 
Klein, Harriet E. Manelis y Louisa R. Stark  
1977 Indian languages of the Paraguayan Chaco. Anthropological Linguis-

tics, 19/8: 378-401. 
 



Los zamuco 

281 

Klein, Harriet E. Manelis y Louisa R. Stark  
1983 Las lenguas indígenas del Chaco Paraguayo. En: Bernard Pottier 

(ed.), América Latina en sus lenguas indígenas. Caracas (traducción 
de Klein & Stark 1977). 

1985 Indian languages of the Paraguayan Chaco. En: H.E.M. Klein y L.R. 
Stark (eds.), South American Indian languages. Retrospect and pros-
pect: 802-845. Austin: University of Texas Press (reedición de Klein 
y Stark 1977). 

 
Koch-Grünberg, Theodor 
1903 Zur Ethnographie der Paraguay-Gebiete. Mitteilungen der Anthropo-

logischen Gesellschaft, 33: 21-33. 
 
Lehmann, Walter  
1931 Samuco-Sprache Süd-Amerikas. Kleine vergleichende Wörterliste 

des Zamuco, Tumaraha, Ebidoso, Samuco, Tsiracua und Chamacoco. 
(MS en la biblioteca del IAI, Berlín). 

 
López, L.E.  
1985 Alemanes en América. N. Federmann, U. Schmidl. Crónicas de Amé-

rica 15. Madrid: Historia 16. 
 
Loukotka, Čestmír  
1931 Die Sprache der Zamuco und die Verwandschaftsverhältnisse der 

Chaco-Stämme. Anthropos, 26: 843-861. 
1949 Sur quelques langues inconnues de l’Amérique de Sud. Lingua 

Posnaniensis, 1: 53-82 [“Vocabulario morotoko”: pág. 66-68] 
1968 Classification of South American languages. Los Angeles: UCLA 

[“Zamuco stock”: pág. 58-60] 
 
Lozano, Pedro S.J. 
1989 Descripción corográfica del Gran Chaco Gualamba. Universidad 

Nacional de Tucumán (Contiene el mapa del P. Machoni: Descrip-
ción de las Provincias del Chaco y confinantes segun las relaciones 
modernas y noticias adquiridas por diversas entradas de los Misio-
neros de la Compañía de Iesus que se han hecho en este siglo de 
1700). 

 



Suplemento Antropológico 

282 

Lussagnet, Suzanne  
1961 Vocabulaires Samuku, Morotoco, Poturero et Guarañoca précédés 

d'une étude historique et géographique sur les anciens Samuku du 
Chaco bolivien et leurs voisins. Journal de la Société des América-
nistes de Paris, 50: 185-243 

1962 Vocabulaires Samuku, Morotoko, Poturero et Guarañoca (suite et 
fin). Journal de la Société des Américanistes de Paris, 51: 35-64. 

 

Mason, John Alden  
1950 The languages of South American Indians. En: J.H. Steward (ed.), 

Handbook of South American Indians, vol. 6: 161-317. Washington 
[‘Zamucoan’: pág. 280-281] 

 

Melià, Bartolomeu 
2004a Una visión desde el Censo 2002. Las lenguas indígenas en el Para-

guay. Acción. Revista Paraguaya de Reflexión y Diálogo, 249: 14-
18. 

2004b Las lenguas indígenas del Paraguay. Una visión desde el Censo 2002. 
En: J.A. Argenter y R. Mckenna Brown (eds.), Endangered langua-
ges and linguistic rights on the margins of nations. Proceedings of 
the Eighth FEL Conference, Barcelona, 1-3 October 2004: 77-87. 
Bath: Foundation of Endangered Languages. 

 

Métraux, Alfred  
1946 Ethnography of the Chaco. En: J.H. Steward (ed.), Handbook of 

South American Indians, I: 197-370. 
 

Montaño Aragón, Mario 
1989 Guía etnográfica lingüística de bolivia, Tomo II. La Paz: Ed. Don 

Bosco [“Familia samuco o ayoreo”: pág. 227-288; “Familia 
chamacoco o timinaha”: pág. 313-333] 

 

Nino, Fr. Bernardino de 
1992 Mapa del Gran Chaco. En: Hernando Sanabría Fernández, Apiaguai-

qui Tumpa. Conferencia dictada en Colonia Piraí en 1986. Santa 
Cruz de la Sierra: Centro de Estudios Jurídicos e Investigación Social 
(Mapa del año 1909). 

 

Nordenskiöld, Erland 
1910 Indianlif i El Gran Chaco (Syd-Amerika). Estocolmo: Albert Bon-

niers förlag [“Tsirakua”: pág. 298-304, con pequeño vocabulario].  



Los zamuco 

283 

Oefner, Luis M. 
2001 San Ignacio de Zamucos. Cuadernillo de la Biblioteca Pública de la 

Academia Cruceña de Letras, 45/1. Santa Cruz de la Sierra. 
 
D’Orbigny, Alcide 
1839 L’homme américain de l’Amérique méridionale, tome II. París 

[“Zamucos”: pág. 142-152]  
 
Perasso, José A. 
1990 Guido Boggiani y la cultura zamuco. Asunción. 
 
Regehr, Walter 
1979 Die lebensräumliche Situation der Indianer im paraguayischen Cha-

co. Basilea: Basler Beiträge zur Geographie. 
1981 Movimientos mesiánicos entre los grupos étnicos del Chaco paragua-

yo. Suplemento Antropológico, 16/2. 
1993 Introducción al chamanismo chaqueño. Suplemento Antropológico, 

28/1-2. 
 
Renshaw, John 
1988 La propiedad, los recursos naturales y el concepto de la igualdad en-

tre los indígenas del Chaco paraguayo. Suplemento Antropológico, 
23/1. 

1993 Los indígenas del Chaco paraguayo: economía y sociedad. Asun-
ción: Intercontinental Editora/ CERI/ Universidad del Pilar. 

2002 The Indians of the Paraguayan Chaco: Identity and economy. Lin-
coln: University of Nebraska Press. 

 
Rivet, Paul y Čestmír Loukotka 
1952 Langues de l’Amérique du Sud et des Antilles. In: A. Meillet & 

Marcel Cohen (eds.), Les langues du monde, Tome II: 1099-1160. 
Paris: CNRS [“Famille Samuku”: pág. 1139-1140] 

 
Rona, José Pedro  
1969-72 Extensión del tipo chaqueño de lenguas. Revista de Antropologia, 

17/20: 93-103. São Paulo. 
 
Sánchez Labrador, P. José S.J. 
1910-17 El Paraguay católico, I-II-III. Buenos Aires. 
 



Suplemento Antropológico 

284 

Saviola Nobili, D. 
1992 Osservazioni su alcuni aspetti della cultura materiale degli indios del 

Chaco, documentati dalla “Collezione Boggiani” conservata nel Mu-
seo “Luigi Pigorini” di Roma. En: : M. Leigheb y L. Cerutti (eds.), 
Guido Boggiani. Atti del Convegno Internazionale (Novara, 8-9 mar-
zo 1985): 139-156. Novara: Banca Popolare di Novara. 

 
Susnik, Branislava 
1961 Apuntes de etnografía paraguaya. Manuales del Museo Etnográfico 

“Andrés Barbero”, tomo II. Asunción. 
1978 Los aborígenes del Paraguay, I. Etnología del Chaco Boreal y su 

periferia (Siglos XVI y XVII). Asunción: Museo Etnográfico “Andrés 
Barbero”. 

1981 Los aborígenes del Paraguay, III/1. Etnohistoria de los chaqueños 
1650-1910. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”.  

1986-7 Los aborígenes del Paraguay, VII/1. Lenguas chaqueñas. Asunción: 
Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 

1988 Etnohistoria del Paraguay. Etnohistoria de los chaqueños y de los 
guaraníes. Bosquejo sintético. Suplemento Antropológico, 23/2: 7-50. 

1998 Tendencias psicosociales y verbomentales Guaycuru – Maskoy – 
Zamuco. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 

 
Susnik, Branislava y Miguel Chase Sardi 
1996 Los indios del Paraguay. Madrid: MAPFRE. 
 
Tovar, Antonio 
1986 El lingüista español Lorenzo Hervás. Estudio y selección de obras 

básicas, I. Catalogo delle lingue. Madrid: Sociedad General Españo-
la de Librería. 

 
Tovar, Antonio y Consuelo Larrucea de Tovar 
1984 Catálogo de las lenguas de América del Sur. Madrid: Editorial Gre-

dos [“Zamuco-chamacoco”: pág. 45-46] 
 
Vaudry, Juan Baptista  
1933 Relación histórica sobre la Reducción de San Ignacio de Zamucos. 

Boletín de la Sociedad Geográfica de Sucre, Tomo XXX/324-326. 
 



Los zamuco 

285 

von Eckstein, Alejandro  
1986 Pitiantuta: la chispa que encendió la hoguera en el Chaco paragua-

yo. Petróleo vs. patria potestad. Asunción: Dirección de Publicacio-
nes, Fuerzas Armadas. 

 
Wavrin, [Robert] Marquis de 
1926 Les derniers Indiens primitifs du bassin du Paraguay. Paris. 
 
Zanardini, José y Walter Biedermann 
2001 Los indígenas del Paraguay. Asunción: Centro de Estudios Antropo-

lógicos de la Universidad Católica, Biblioteca Paraguaya de Antropo-
logía, 39. 

   
 
 
 
3. AYOREO 
 
3.1. NOMBRES: 
 

Tal como fue aludido arriba, la primera mención del gentilicio ayoré 
aparece en 1955, para referirse a grupos ubicados al norte de San José de 
Chiquitos. La autodeniminación varía en función del sexo y número del indi-
viduo: ayoré (feminino singular), ayoréi (masculino singular), ayorédie (fe-
minino plural) ayoréiode (masculino plural). Todos estos términos signifi-
can “persona(s)” y “nosotro/as”. La literatura emplea formas derivadas de 
estas palabras como <ayoreo> o <ayoweo>, que tienen la ventaja de agilizar 
la lectura. Entre las designaciones antiguas, las principales han sido <mo-
ro>, <morotoco>, <samococio>, <takrat>, <coroino>, <poturero>, <gua-
rañoca>; <yanaigua>, <tsirákua> (estos dos gentilicios se usan entre los 
tapiete del Izozog para referirse a los ayoreo). De acuerdo con Perasso 
(1987: 22), el nombre guaraní pyta jovái ‘talón en frente’, se debe a la 
creencia de que tienen otro talón a cambio de dedos en los pies, creencia no 
sin fundamento cuando se lleva en cuenta que los ayoreo emplean a menudo 
sandalias de madera o de cuero de tapir para caminar en el monte o en tem-
porada de lluvia.15  

                                                      
15 Véanse las descripciones de estas sandalias en Fernández Distel (1983: 27-28, e 

ilustraciones pág. 63). 



Suplemento Antropológico 

286 

3.2. ASENTAMIENTOS PRINCIPALES: 
 
3.2.1. BOLIVIA:  
 

Dept. de Santa Cruz, (1) provincia de Chiquitos: (a) Yoquiday/ Poza 
Verde [municipio Pailón, diez kilómetros al sur de la estación Pailón, mar-
gen derecha del río Grande, con con 450 habs. según APCOB (2002), pero 
solo 195 según CIDOB (2003); comunidad fundada por la Misión Sudameri-
cana, en actividad desde 1961]; (b) Guidai Ichai [al sur de Poza Verde y de 
la colonia mennonita, con 35 ayoreo, oriundos de Poza Verde y Puesto Paz 
(Heijdra 1996)]; (c) Puesto Paz [hacia el este de Pailón, con 285 ayoreo; Mi-
sión Nuevas Tribus desde 1971 (Heijdra 1996)]; (c) Santa Teresita [a unos 
quince kilómetros al sudoeste de Taperas y 35 kms. al sudeste de San José de 
Chiquitos, en el municipio San José, con 108 ayoreo según APCOB (2002), 
o 111 según CIDOB (2003). Se trata de una comunidad fundada en 1957 por 
el Padre Klinger, oriundo de Austria], (ch) Villa Portoncito [asentamiento 
urbano en San José de Chiquitos (CEJIS 2005)]; (d) Tobité [a unos 25 kms. 
de la estación de ferrocarril El Portón de la línea Santa Cruz-Corumbá, en el 
municipio Roboré, con 145 ayoreo según APCOB (2002), o 95 según 
CIDOB (2003); comunidad fundada en 1948 por la Misión Nuevas Tribus], 
(e) Urucú [municipio Roboré, con 70 habitantes (APCOB 2002); estos ayo-
reo son procedentes de Tobité (Heijdra 1996)], (f) Motacucito [en Motacú, 
municipio Roboré, con 30 ayoreo (Heijdra 1996)], (g) Betel/Villa Bethel 
/Belén [en Santiago de Chiquitos, con 28 ayoreo oriundos de Tobité (Heij-
dra 1996)]; 

 (2) provincia de Ñuflo de Chaves: (a) Zapocó, en el río Zapocos Norte, a 
unos 100 kms. al sudeste de Concepción y al sudoeste de San Ignacio de Ve-
lasco, en el municipio de Concepción, hacia el nordeste de la zona chiquita-
na de Lomerío, con 229 ayoreo (CIDOB 2003)]; (b) El Fortín, cerca de Ma-
drecitas, en la orilla derecha (oriental) del Río Grande, con 100 habs. para 
1976; 

(3) provincia de Cordillera: 27 de noviembre, en la zona de Fortín Teniente 
Mendoza, en el límite entre Bolivia y los departamentos paraguayos de Cha-
co y Nueva Asunción; 180 habs. para 1976 (Fischermann 1976), si bien esta 
comunidad ya no aparece en los datos actuales; 

(4) provincia Germán Busch, municipio Pto. Suárez: (a) El Carmen [entre 
Puerto Suárez y Santiago de Chiquitos, con 10-30 ayoreo (APCOB 2002); 



Los zamuco 

287 

son oriundos de Rincón del Tigre (Heijdra 1996)], (b) Motacú Nuevo [40 
ayoreo según APCOB (2002) o 30 según CIDOB (2003); oriundos de Rin-
cón del Tigre (Heijdra 1996)], (c) Rincón del Tigre [463 ayoreo (APCOB 
2002), bajo la Misión Bautista desde 1952. Se trata de la comunidad con ma-
yor concentración ayorea en Bolivia; 

(5) provincia Andrés Ibáñez, asentamientos urbanos en la ciudad de Santa 
Cruz. 
 
3.2.2. PARAGUAY (DGEEC 2003, 2004): 
 
• Dept. del Alto Paraguay, Distrito La Victoria: (1) Guidaichai [a 75 kilóme-
tros aguas arriba de La Victoria, sobre el río Paraguay, con 92 ayoreo], (2) 
Isla Alta [13 kms. aguas arriba de Guidaichai, y distante de un par de kiló-
metros de la orilla del río. Esta comunidad cuenta con 318 ayoreo], (3) Cu-
caani [cuatro kilómetros aguas abajo de Guidaichai, con un total de 147 ayo-
reo], (4) Arocojnadi [comunidad situada hacia el nordeste del límite entre 
los departamentos Alto Paraguay, Boquerón y Pte. Hayes, a la alura de las 
comunidades arriba mencionadas. Arocojnadi cuenta con 39 ayoreo];  

• Depto. Boquerón, (A) Distrito Menno: (1) Campo Loro [a 56 kms. al nord-
este de la ciudad de Filadelfia. De acuerdo con el Censo de 2002, el número 
de ayoreo asentados en esta localidad ascendía a 502 personas, lo que con-
trasta con la cifra de 1.100 ayoreo para 1990 citada en Chase-Sardi et al. 
(1990). Según esta misma fuente, los ayoreo de Campo Loro eran oriundos 
de Foro Moro, a unos 60 kilómetros más al norte, (2) Ebetogue [a 42 kilóme-
tros al nordeste de Filadelfia, con 519 ayoreo], (3) Oleria Trébol [al norte de 
Loma Plata, cerca del asentamiento enlhet de Peesempo’o, con 59 ayoreo], 
(4) Tunocojai [60 kilómetros hacia el nordeste de Filadelfia, con un total de 
161 ayoreo]; 

(B) Distrito Mcal. José F. Estigarribia: Jesudi [próximo al límite con el de-
partamento Alto Paraguay, a 62 kilómetros al norte de Filadelfia, con 91 
ayoreo]. Además, según Chase Sardi et al. (1990), un grupo ayoreo, enton-
ces aislado, estimado en unas treinta personas, habitaría en la zona ubicada 
entre Cerro León y la frontera boliviana;  

 
 
 



Suplemento Antropológico 

288 

3.3. DEMOGRAFÍA Y NÚMERO DE HABLANTES: 
 
3.3.1. BOLIVIA: 
 

2.300 - 2.500 ayoreo en once comunidades (Diez Astete & Riester 
1996); 1.570 ayoreo(CIDOB 2003); 2.500 ayoreo para 1994; 

 
3.3.2. PARAGUAY:  

 

El Censo indígena de 2002 registra un total de 2.016 ayoreo, de los cua-
les la casi totalidad, 2.008 personas, habla ayoreo en su hogar. Ethnologue 
(1992), por su parte, estima el número de ayoreo en tres mil personas;  

 
3.4. DATOS DIVERSOS: 
 

Desde principios del siglo XX, los ayoreo se han ido acercando paulati-
namente hacia los fortines y las colonias mennonitas al sur de su territorio. 
Los ayoreo sufrieron ataques por parte de los colonos y criollos quienes so-
lían organizar, hasta hace poco, verdaderas cacerías humanas entre ellos. 

El área central de los cazaderos de los grupos ayoreo se halla hacia las 
salinas y del cerro San Miguel (llamado también Yoibide), en la zona de la 
frontera entre Bolivia y Paraguay, al sur de Santiago y de San José de Chi-
quitos. Los Bañados del Izozog y el río Guapay forman el límite occidental 
de los ayoreo, mientras que hacia el oriente, los bañados del Otuquis, en el 
extremo sudeste de Bolivia, sirven de frontera entre los ayoreo y los chama-
coco. En una época que Fischermann (1976) y Kelm (1960) consideran re-
cientes (los años veinte), bandas ayoreo emigraron hacia el norte y llegaron 
hasta la zona de las lagunas Mandioré y Gaiba, en el río Paraguay, que for-
man la frontera entre Bolivia y Brasil, e incluso más al norte, hasta el río 
Candelaria, al sudoeste de San Matías. Hasta el noroeste, las bandas ayoreo 
llegaban hasta Yotau y el río Zapoco, al norte de Santa Cruz de la Sierra. Ha-
cia el sur, los ayoreo llegan hoy hasta la zona de Mariscal Estigarribia.  

Los ayoreo se dividen en siete clanes patrilinearios y exógamos, acerca 
de cuyos nombres tanto Sebag (en Bernand Muñoz 1977: 111) como Fi-
schermann (1976: 91) y von Bremen (1991: 177) coinciden. Estos nombres 
aparecen todos en el masculino singular: (1) Etacori, (2) Picanerai, (3) Do-



Los zamuco 

289 

sapei, (4) Jnurumini, (5) Chiquenoi, (6) Cutamurajai y (7) Posorajai. 
Hay referencias todavía a otro clan, oxigai. Los datos proporcionados por 
Susnik, a los cuales es sin embargo necesario recurrir, deben ser interpreta-
dos con sumo cuidado, debido a las numerosas incoherencias, gazapos y 
erratas que suelen plagar los textos de esta investigadora. 

Para Califano y Braunstein (1978), los ayoreo estaban organizados en 
cuatro grandes confederaciones de grupos locales: nupedo goosode16, hacia 
el norte, diekedhentai goosode, al noroeste, gidai goosode, en el sur, y ga-
rai goosode, en el sureste.  

Susnik (1961) divide los ayoreo en tres grupos: (1) grupo nor-oriental, 
al sur del Otuquis y hasta Bahía Negra, así como en la zona de las salinas 
(subgrupos <tynyro>/ <tinnáru> y <kareluta>/ <ahório>), (2) grupo sure-
ño: desde las cabeceras del Obilebit hasta el riachuelo Zamuco (<moros> 
propiamente dichos), y (3) grupo nor-occidental: zona del cerro San Miguel 
(o <laant>), Valle del Timari y zona de Fortín Ingavi. Este grupo solía man-
tener relaciones estrechas con los <guarañoca> del lado boliviano, que ha-
bitaban las salinas de Santiago y la zona de San José. El grupo nor-occiden-
tal solía incursionar hasta Fortín Oruro y Mariscal Estigarribia. Susnik llama 
a este grupo <korazo> o <kurzu> ("cruz"), porque se desplazaban por la zo-
na de la antigua misión de San Ignacio.  

 
 
3.5. BIBLIOGRAFÍA: 
 
Amarilla, Enrique 
1998a Evaluación general de actividades del año 1998: Comunidad de 

Aocojädi (ms.) 
1998b Evaluación general de actividadws del año 1998: Comunidad de Je-

sudi. (ms.) 
1998c Evaluación de la alfabetización Totobiegosode. Filadelfia: Pro Co-

munidades Indígenas (ms.) 
 
Amarilla-Stanley, Deisy  
2001 Oe chojninga. Relatos bilingües ayoreo-castellano. Biblioteca Para-

guaya de Antropología, 40. Asunción: CEADUC. 

                                                      
16 De goosóde (masculino plural de goosi, masc. singular) (Kelm 1960: 347).  



Suplemento Antropológico 

290 

AA.VV. 
1992 Beyori ga yicatecacori: continuamos leyendo – ayoreo-español. 

Asunción: Don Bosco. 
1995 Poridie uje yajõme: las plantas que usamos. Entwicklungsperspekti-

ven, 56. Kassel: Universität-Gesamthochschule. 
2000.  Yoca iaá utatai: conocimiento ayoreo de la comunidad El Porvenir 

sobre cómo vive la tortuga negra (Geochelone carbonaria). Publica-
ciones Proyecto de Investigación CIDOB – DFID, 9. Santa Cruz de 
la Sierra: CIDOB. 

 
APCOB (Acción y Promoción del Campesino Indígena del Oriente Bolivia-

no) 
2002 Ayoreo. http://www.apcob.org.bo/perfiles/etnico_ayoreo.htm 
 
Ayala Crespo, Jhonny 
1997 Utilización de la fauna silvestre del grupo étnico Ayoréode en la 

comunidad de Tobité, Santa Cruz, Bolivia. Tesis. Santa Cruz de la 
Sierra: UAGRM. 

 
Baker, Matt, Carlton Pomeroy, Ann S.Q. Liberato y Diane Mashburn 
2002 Challenges in community forestry management: A case study of the 

indigenous tribal village of Santa Teresita in Bolivia. AIAEE 22nd An-
nual Conference Proceedings. 

 
Bartolomé, Miguel Alberto  
2000 El encuentro de la gente y los insensatos. La sedentarización de los 

cazadores ayoreo en el Paraguay. Biblioteca Paraguaya de Antropo-
logía, 34. Asunción/ México: Instituto Indigenista Interamericano.. 

 
Barrios, Armindo , Domingo Bulfe y Eustasia Bogado (eds.)  
1992 Beyori ga yicatecacori. Ayoreo-español. Asunción: Don Bosco.  
 
Barrios, Armindo, Domingo Bulfe y José Zanardini  
1995 Ecos de la selva. Ayoreode Uruode. Asunción: CEADUC. 
 
Bernand-Muñoz, Carmen  
1977 Les Ayoré du Chaco septentrional. Etude critique à partir des notes 

de Lucien Sebag. La Haya: Mouton. 
 



Los zamuco 

291 

Bórmida, Marcelo  
1973 Ergon y mito 1. Una hermenéutica de la cultura material de los Ayo-

reo del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, 1/1: 9-68. 
1974 Ergon y mito 2. Scripta Ethnologica, 2/2: 41-107. 
1975 Ergon y mito 3. Scripta Ethnologica, 3/1: 73-130. 
1976 Ergon y mito 4. Scripta Ethnologica, 4/1: 29-44. 
1978 Ayoreo myths. Latin American Indian Literatures, 2/1: 1-13.  
1978-9a: Ergon y mito 5. Scripta Ethnologica, 5/1: 6-25. 
1978-9 b: Ergon y mito 6. Scripta Ethnologica, 5/2: 21-75. 
1984 Cómo una cultura arcaica concibe su propio mundo. Scripta Ethnolo-

gica, 8: 5-161.  
 
Bórmida, Marcelo y Mario Califano  
1978 Los indios Ayoreo del Chaco Boreal: información básica acerca de 

su cultura. Buenos Aires: FECYC. 
  (También en: J. Zanardini, ed., 2003: 7-240) 
 
Braunstein, José A. 
1977 Cigabi va a la matanza. Un canto de guerra de los Ayoreo. Scripta 

Ethnologica, 4/2: 32-54. 
 
Bremen, Volker von  
1987 Los Ayoreos cazados. Suplemento Antropológico, 22/1: 75-94 (Tam-

bién en: J. Zanardini, ed., 2003: 677-712). 
1988 Los ayoreos cazados. Asunción: Servicios Profesionales Socio-An-

tropológicos y Jurídicos. 
1991 Zwischen Anpassung und Aneignung. Zur Problematik von Wildbeu-

ter-Gesellschaften im modernen Weltsystem am Beispiel Ayoréode. 
Münchner Amerikanistik-Beiträge, 26. Munich: Anacon. 

1994 La significación del derecho a la tenencia de la tierra para los pueblos 
tradicionalmente no-sedentarios del Chaco paraguayo. Suplemento 
Antropológico, 29/1-2. 

2005 Impactos de la Guerra del Chaco en la territorialidad Ayorea. Collo-
que International Le Paraguay à l’ombre des guerres. Acteurs, pou-
voirs et représentations. París : EHESS. 

 
Briggs, Janet R.  
1973 Ayoré narrative analysis. International Journal of American Linguis-

tics, 39/3: 155-163. 



Suplemento Antropológico 

292 

Briggs, Janet R.  
2000 Ayoré. South American Indian Languages, Computer Database (In-

tercontinental Dictionary Series, Vol. 1). General Editor Mary Rit-
chie Key. Irvine: University of California. CD-ROM. 

 

Briggs, Janet R. y Maxine Morarie 
1973 E yiraja purusarane to (Ya sé leer), 3 vol. Cochabamba: Instituto 

Lingüístico de Verano/ Publicaciones “Nueva Vida”. 
 

Bugos, Paul Emery Jr.  
1985 An evolutionary ecological analysis of the social organization of the 

Ayoreo of the Northern Gran Chaco. Ph.D. Thesis. Northwestern 
University. Evanston, Ill. 

 

Bugos, Paul Emery Jr. y Lorraine McCarthy  
1984 Ayoreo infanticide: a case study. En: Glenn Hausfater & Sarah Hrdy 

(eds.), Infanticide: comparative and evolutionary perspectives: 502-
520. New York: Aldine. 

 

Cabrera Verón, Aníbal , Bernard Fischermann y Mirna Vázquez  
1998 El último canto del monte: reclamo de tierra ayoreo. Biblioteca Para-

guaya de Antropología, 29. Asunción: CEADUC. 
 

Califano, Mario  
1985 Ayoreo words and ideas of supernatural powers. NAOS. Notes and 

Materials for the Linguistic Study of the Sacred, 3.  
1987 Enfermedad y terapia entre los Ayoreo (Zamuco) del Chaco Boreal. 

En: Reunión Anual de Etnología 1987, I: 191-196. La Paz: MUSEF. 
1990 El soñador en la cultura de los ayoreo (zamuco) del Chaco Boreal. 

En: Michel Perrin (ed.), Antropología y experiencias del sueño: 363-
275. Quito: Abya-Yala. 

1994 Ayoreo. En: Johannes Wilbert (ed.), Encyclopedia of World Cultures. 
Volume VII. South America: 69-72. Boston. MA: G.K. Hall & Co. 

S.f. Textos ayoreo (ms.) 
 

Califano, Mario y José A. Braunstein  
1978-9: Los grupos ayoreo: contribución para el conocimiento de gentilicios 

y topónimos del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, 5/1: 92-101.  
 

Califano, Mario y Alfredo Tomasini  
1963 Ayoreo, Zamuco. Antropológica, enero-marzo de 1963, núm. 2: 23-

24. Buenos Aires. 



Los zamuco 

293 

Casalegno, Hugo  
1985 Les Ayoré du Gran Chaco par leurs mythes: essai de lecture et de 

classement des mythes Ayoré I-II-III. Tesis de doctorado. París: Uni-
versité de Paris VII.  

  (Traducción de las páginas 99-149 y 200-256 en: J. Zanardini, ed., 
2003: 341-432 y 433-504) 

1992 La religión de los Ayoreo del Gran Chaco. En: Juan Bottasso (ed.), 
Religiones amerindias 500 años después, Tomo II: 99-125. Quito: 
Abya-Yala. 

 
CEJIS (Centro de Estudios Jurídicos e Investigación Social) 
2005 El Pueblo Ayoreo, entre el campo y la ciudad, el territorio y sus estra-

tegias de sobrevivencia. 
  http://www.cejis.org/html/article.php?storyd=18 
 
CIDOB (Confederación Indígena de Bolivia) 
2003 Pueblo Ayoreo. 
  http://www.cidobbo.org/galefotos/pueblo_ayoreo.htm 
 
CORPORACIÓN REGIONAL DE DESARROLLO  
1981 Los ayoreode. Diagnóstico y problemática actual. Santa Cruz de la 

Sierra: CORDECRUZ. 
 
COLEGIO MARISTA DE ROBORÉ 
1971  Gramática de ayoreo (3 tomos). Roboré (mimeo). 
 
Cuñanchiro, Miguel  
1988 La invasión yanaigua (Ayoreo) de 1.930. En: José A. Perasso, Los 

guarayu. Guaraníes del oriente boliviano: 77-81. Asunción: RP Edi-
ciones. 

 
Chase-Sardi, Miguel y José Zanardini (eds.) 
1999 Textos míticos de los indígenas del Paraguay. Biblioteca Paraguaya 

de Antropología, 30. Asunción: CEADUC [Textos bilingües ayoreo-
castellano: pág. 224-236] 

 
Chiqueno, Manuel, Josué Chiqueno, Yordy Beneria y Wendy Towsend  
2000 Conocimiento ayoreo sobre el tatú: Comunidad Pozo Verde. Publica-

ciones Proyecto de Investigación CIDOB – DFID, 10. Santa Cruz de 
la Sierra: CIDOB. 



Suplemento Antropológico 

294 

Dasso, María Cristina  
2001 La cosmogonía ayoreo y su relación con el medio actual. Moana. 

Estudios de Antropología Oceánica, 6/1. 
2003 Comentario sobre las costumbres alimentarias de los ayoreo. Scripta 

Ethnologica, 23: 21-38. Buenos Aires. 
2004 Alegría y coraje en la alabanza guerrera de los ayoreo del Chaco 

Boreal. Anthropos, 99/1: 57-72. 
2006 Notas acerca de los clanes ayoreo del Chaco boreal. Acta Americana. 

Journal of the Swedish Americanist Society, 14/1: 39-68. 
 
Dasso, María Cristina y Claudio Rinaldi 
2004 La noción de mal y de temor ayoréi. Archivos, 2/2: 51-76. 
 
DGEEC  
2003 II Censo Nacional Indígena de Población y Viviendas 2002. Pueblos 

indígenas del Paraguay. Resultados finales. Asunción: Dirección Ge-
neral de Estadísticas, Encuestas y Censos. 

 
Díez Astete, Alvaro y David Murillo 
1998 Pueblos indígenas de tierras bajas. Características principales. La 

Paz: Ministerio de Desarrollo Sostenible y Planificación, Viceminis-
terio de Asuntos Indígenas y Pueblos Originarios [Ayoreode: pág. 
21-29] 

 
D’Onofrio, Salvatore  
2003 Guerre et récit chez les Indiens Ayorés du Chaco paraguayen. 

Journal de la Société des Américanistes de Paris, 89/1: 39-81. 
2004 Premiers contacts entre Ayorés et Blancs dans le Chaco paraguayen. 

Le point de vue des Amérindiens. Recherches Amérindiennes au 
Québec, 34/2. 

2005 Le discours du mythe. Gradhiva, 2 : 69-87. París. 
Por pub.: La parenté ayoré. 
 
Draws, Hans-Joachim 
1983 Mythos und Geschichte der Ayoréode. Tesis de Maestría. Berlín. 
 
Durasey Picanerai, Inés Hinojosa, Enrique Uzquiano y Amuñai Chiqueno 
2001a Manual de siembra del grabata fino o dajudie. Santa Cruz de la 

Sierra: CIDOB. 
2001b Conociendo la planta del grabata. Santa Cruz de la Sierra: CIDOB. 



Los zamuco 

295 

Escobar, Ticio 
1989 Ethnocide: mission accomplished? Copenhague: IWGIA. 
 
Estela Núñez, C. 
1981 Asai: A mythic personage of the Ayoreo. Latin American Indian Li-

teratures, 5/2: 64-67.  
 
Estival, Jean Pierre 
2002 Paraguay: Guaraní-Ñandeva et Ayoreo. París: OCORA Radio 

France (CD Audio).  
2003 Música indígena del Chaco Paraguayo: Guaraní Ñandéva, Ayoreo, 

Nivaclé. CD Audio. Asunción: CEADUC/ Museo Etnográfico “An-
drés Barbero”. 

2005 Introducción a los mundos sonoros ayoreo: referencias, etnografía, 
texto de cantos. Suplemento Antropológico, 40/1: 451-502. 

2006 Memória, emoção, cognição nos cantos irade dos Ayoré do Chaco 
Boreal. Mana, 12/2: 315-332. 

 
Etacore, Jate , Agustín Higazi , Yordy Beneria y Wendy Towsend  
2000 Yoca iaa itatai: la peta negra. Conocimiento ayoreo de la comunidad 

El Porvenir. Santa Cruz de la Sierra: CIDOB. 
 
Fabre, Alain 
2006 Reseña de trabajos lingüísticos modernos referentes a la lengua 

ayoreo (familia zamuco) (ms.)  
 
Fernández Distel, Alicia A.  
1983 La cultura material de los Ayoreo del Chaco Boreal. Scripta Ethno-

logica, Supplementa, 3. Buenos Aires. 
 
Fischermann, Bernd  
1976 Los ayoreode. En: J. Riester (ed.) En busca de la Loma Santa: 67-

100. La Paz: Los Amigos del Libro. 
1988 Zur Weltsicht der Ayoréode Ostboliviens. Bonn: Rheinische 

Friedrich-Wilhelm-Universität. 
1993 Viviendo con los Pai. Las experiencias ayoreode con los jesuitas. En: 

Juan Carlos Ruiz (ed.), Las misiones de ayer para los días de ma-
ñana: 127-139. Santa Cruz de la Sierra: Colegio de Arquitectos de 
Santa Cruz/ Museo Históroico Regional/ Centro Internacional de For-
mación para el Desarrollo. 



Suplemento Antropológico 

296 

Fischermann, Bernd  
1994 Die Erfahrungen der Ayoréode mit den Jesuiten. En: Eckart Kühne 

(ed.), Martin Schmid 1694-1774. Missionar - Musiker - Architekt: 
39-46. Luzern: Historisches Museum Luzern. 

1996 Viviendo con los Pai. Las experiencias ayoreode con los jesuitas. En: 
Eckart Kühne (ed.), Martin Schmid 1694-1772. Las misiones jesuíti-
cas de Bolivia: 47-54. Santa Cruz de la Sierra: Pro Helvetia. 

1997 El concepto de guerra y homicidio entre los ayoréode. Anales de la 
XI Reunión Anual de Etnología: 47-54. La Paz: MUSEF. 

1998a Una frontera frágil. Cultura y natura entre los ayoreode.  En: A. 
Cabrera, B. Fischermann et al., El último canto del monte. Biblioteca 
Paraguaya de Antropología, 29. Asunción: CEADUC. (También en: 
J. Zanardini, ed., 2003: 591-604) 

1998b Las relaciones hombre y territorio entre los ayoreode. En: A. Cabrera, 
B. Fischermann et al., El último canto del monte. Biblioteca Paragua-
ya de Antropología, 29. Asunción: CEADUC (También en: J. Zanar-
dini, ed., 2003: 605-636) 

1998c El concepto de guerra y homicidio entre los ayoréode. XI Reunión de 
Etnología, Tomo II: 47-54. La Paz: Museo Nacional de Etnografía y 
Folklore. 

2000a Las relaciones de Hombre y Territorio entre los indios Ayoreóde. 
Acción, No. 205. Asunción. 

  http://www.uninet.com.py/205/ayoreode.html 
2000b La cosmovisión de los ayoréode del Oriente boliviano. Revista de la 

Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia, Año 4, No. 13: 14-
37. La Paz. 

2005 La fiesta de la Asojna o el cambio de las estaciones entre los ayoréo-
de del Chaco Boreal. Suplemento Antropológico, 40/1: 391-450. 

 
Fischermann, Bernd y Verena Regehr 
1999 Características y uso del Territorio Ayoreo Totobiegosode en el 

Chaco central del Paraguay. Neuland (ms.). 
 
Glauser, María 
2005 La educación en el contexto de una comunidad indígena del Chaco 

Central. Suplemento Antropológico, 40/2: 75-150. 
 
Graber, Christian L. 
1964 The Coming of the Moros. Scottdale, PA: Herald Press. 



Los zamuco 

297 

GRUPO DE APOYO A LOS TOTOBIEGOSODE (GAT) 
s.f.  El pueblo ayoreo. 
  http://www.gat.org.py 
 
Haekel, Josef  
1955 Berichte. Studienreise eines jungen Österreichers in Ostbolivien. 

Wiener Völkerkundliche Mitteilungen, 3/1: 100-103. 
 
Hanke, Wanda  
1937 Auf der Suche nach den Moro-Indianern. Lasso, 4: 762-766. Buenos 

Aires. 
 
Heijdra, Hans  
1987 La nueva gente. Un estudio sociológico sobre las formas de produc-

ción y las formas de organización en un contexto dinámico. Una co-
munidad ayorea en el oriente boliviano. Wageningen: Universidad 
de Agronomía. 

1996 Participación y exclusión indígena en el desarrollo. Pueblos Indíge-
nas de las Tierras Bajas de Bolivia, 6. Santa Cruz de la Sierra: 
APCOB. 

 

Hein, David  
1988 Die Ayoreo — unsere Nachbarn der Mission im nördlichen Chaco. 

Asunción. 
1990 Los ayoreos, nuestros vecinos: a la misión del norte chaqueño. Asun-

ción. 
 

Heredia, Luis D.  
1997 Algunas manifestaciones del pensamiento y de la percepción en la 

etnia de los ayoreo del Chaco Boreal. Bulletin de la Société Suisse 
des Américanistes, 61: 115-126. 

 

Herrera Sarmiento, Enrique, Cleverth Cárdenas Plaza y Elba Terceros Cué-
llar 

2003 Identidades y territorios indígenas: estrategias identitarias de los ta-
cana y ayoreo frente a la ley INRA. La Paz: Programa de Investiga-
ción Estratégica en Bolivia. 

 

Higham, Alice, Maxine Morarie y Greta Paul 
2000 Ayoré-English dictionary, 3 tomos. Sanford, FL.: New Tribes Mis-

sion.  



Suplemento Antropológico 

298 

Hinojosa, Inés , Enrique Uzquiano y Regina Chiqueno  
2001 Yiajagope dajudie gotoigui jne. Publicaciones Proyecto de Investiga-

ción CIDOB – DFID, 16. Santa Cruz de la Sierra. 
 
Idoyaga Molina, Anatilde  
1979-80: El daño mediante la palabra entre los ayoreo del Chaco Boreal. Gö-

teborgs Etnografiska Museum Årstryck, 1979-80: 21-38 
1987 Schamanismus und andere Heilungsrituale. Die Ayoreo des nördli-

chen Chaco. Ethnopsychotherapie. Forum der Psychiatrie, 26: 114-
134. Stuttgart. 

1989 La significacións de la mítica de Susmaningái (El Coraje) en la cos-
movisión ayoreo. Mitológicas, 4: 31-37. Buenos Aires. 

1990 La muerte como cambio ontológico en los Ayoreo del Chaco Boreal. 
Mitológicas 5: 35-40. Buenos Aires. 

1991 El armadillo en la cosmovisión de los ayoreo del Chaco Boreal. Latin 
American Indian Literatures Journal, 7/1: 81-94. 

1994 Sobre la noción de chiste entre los Ayoreo del Chaco Boreal. 
Indigenous Voices. Culver City. 

1995 Cosmología y sistema de representaciones entre los Ayoreo del 
Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, 19. 

1996 Sobre la noción de chiste entre los Ayoreo del Chaco Boreal. En: 
Mary H. Preuss (ed.), Beyond Indigenous Voices: 123-130. Culver 
City: Laberynthos. 

1997 Mito, temporalidad y estados alterados de conciencia: el surgimiento 
de relatos y las experiencias shamánicas entre los ayoreo del Chaco 
boreal. Acta Americana. Journal of the Swedish Americanist Society, 
5/1: 61-76.  

1998a La interpretación nativa de la historia. Análisis de dos relatos míticos 
de contacto. Mitológicas, 13: 7-18. Buenos Aires. 

1998b Cosmología y mito. La representación del mundo entre los ayoreo. 
Scripta Ethnologica, 20: 31-72. 

2000 Chamanismo, brujería y poder en América Latina. Buenos Aires: 
CAEA/ CONICET. 

 
Idoyaga Molina, Anatilde y Celia O. Mashnshnek  
1988 La significación del concepto de paragapidí entre los ayoreo del Cha-

co Boreal. Scripta Ethnologica, Supplementa, 7: 87-92.  
1989a The sacred among the Chaco Boreal Ayoreo. NAOS. Notes and Mate-

rials for the Linguistic Study of the Sacred, 5/1-3: 18-27. 



Los zamuco 

299 

Idoyaga Molina, Anatilde y Celia O. Mashnshnek  
1989b Significaciones de la mítica de Susmaningai (el coraje) en la 

cosmovisión ayoreo. Mitológicas, 4: 31-37. Buenos Aires. 
1990 La muerte como cambio ontológico entre los Ayoreo del Chaco Bo-

real. Mitológicas, 5: 35-40. Buenos Aires. 
 
INICIATIVA AMOTOCODIE 
s.f.  http://www.iniciativa.amotocodie.org 
 
Janzen, A.E. 
1962 The Moro’s spear. Hillboro, Kansas: Board Missions of the Menno-

nite Brethren Church. 
 
Johnston, Jean Dye 
1966 God planted five seeds. Woodworth, Wisconsin: New Tribes Mis-

sion. 
 
Johnston, Kenneth J. 
2004 Aufbruch zu den Unerreichten. Die Geschichte von New Tribes Mis-

sion. Bielefeld: Christliche Literatur-Verbreitung. 
 
Kelm, Heinz  
1960 Zur Frage der ethnographischen Einordnung der Ayoré Moro un 

Yanaigua im ostbolivianischen Tiefland. Baessler Archiv, 8/2: 335-
361. 

1962 Die Ayoré im Gran Chaco. Zauberer und Krieger. Umschau, LXII/17: 
533-536. Frankfurt. 

1963a Die identität von Ayoreo und Moro im ostbolivien und 
Nordparaguay. Baessler Archiv, 10/2: 309-312. 

1963b Die Zamuco (Ostbolivien). Zeitschrift für Ethnologie, 88/1: 66-85. 
1964a Das Zamuco: eine lebende Sprache. Anthropos, 59/3-4: 457-516; 

59/5-6: 770-842. 
1964b Die Niederschlag eigentumsrechtlicher Vorstellungen der Ayoré in 

ihrer Sprache. Zeitschrift für Vergleichende Rechtwissenschaft, 66: 
19-28. 

1971 Das Jahrfest der Ayore (Ostbolivien). Baessler Archiv, 19/1: 97-140. 
 
Kidd, Stephen 
1993 Los totobiegosode reivindican su territorio tradicional. Asuntos Indí-

genas, 4. Copenhague: IWGIA. 



Suplemento Antropológico 

300 

Klein, Harriet E. Manelis y Louisa R. Stark  
1977 Indian languages of the Paraguayan Chaco. Anthropological Linguis-

tics, 19/8: 378-401. 
1983 Las lenguas indígenas del Chaco Paraguayo. En: Bernard Pottier 

(ed.), América Latina en sus lenguas indígenas. Caracas (traducción 
de Klein & Stark 1977). 

 

Lind, Ulf  
1974 Die Medizin der Ayoré-Indianer im Gran Chaco. Hamburg: Arbeits-

gemeinschaft Ethnomedizin/ Renner. 
1977 Zur Heilkunde der Ayoré-Indianer im Chaco Boreal. Saeculum. Jahr-

buch für Universalgeschichte, 28/2: 122-134. Munich. 
 

Martínez, José A. (ed.) 
2000 Atlas. Territorios indígenas en Bolivia. Situación de las Tierras Co-

munitarias de Origen (TCO’s) y proceso de Titulación. Santa Cruz 
de la Sierra: Centro de Planificación Territorial Indígena de la 
CIDOB. 

 

Mashnshnek, Celia O.  
1985 Sobre los rituales de los Ayoreo del Chaco Boreal. Göteborgs Etno-

grafiska Museum Årstryck, 1983/84: 60-66. Gotemburgo. 
1986 Acerca de las ideas de menarca, concepción, alumbramiento e infan-

ticidio entre los ayoreo del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, 10: 
47-53. 

1986-7 Predicaciones potentes de Asohsná: la deidad más temida de los 
ayoreo del Chaco Boreal. Mitológicas, 2: 65-69. Buenos Aires. 

1988 Las categorias del discurso narrativo y su significado en la cultura de 
los ayoreo del Chaco Boreal. Anthropologica, 1988. Lima. 

1989a La instrumentación de la ciencia en la economía de los Ayoreo del 
Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, Supplementa 12: 43-49.  

1989b Los ayoreo del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, Supplementa 12.  
1990 Las nociones míticas en la economía de producción de los Ayoreos 

del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, Supplementa 8: 119-140.  
1990 Las categorías del discurso narrrativo y su significado en la cultura 

de los Ayoreos del Chaco Boreal. México: ENAH/ INAH. 
1990-1 La percepción del blanco en la cosmovisión de los Ayoreo (Chaco 

Boreal). Scripta Ethnologica, Supplementa 11: 67-72.  
1991a El armadillo en la cosmovisión de los Ayoreo del Chaco Boreal. 

Latin American Iiteratures Journal, 7/1: 81-94 y 108-120. 



Los zamuco 

301 

Mashnshnek, Celia O.  
1991b Las categorías del discenso narrativo y su significación en la cultura 

de los Ayoreo del Chaco Boreal. Anthropologica, 9/9: 19-38. Lima: 
PUCP. 

1993 Expressions of alterity among some Ayoreo mythical beings. 
Anthropos, 88/1-3: 201-205. 

1994 La mitología de los Ayoreo del Chaco Central. II Jornadas Nacio-
nales de Folklore. Buenos Aires. 

1995 La fenomenología como propuesta metodológica para la comprensión 
de tres culturas etnográficas del Gran Chaco: Mataco, Pilagá y Ayo-
reo. Scripta Ethnologica, 17: 29-35.  

2001 Mito e historia. La narrativa del contacto entre ayoreo y jesuitas. Ac-
tas Tercer Congreso Argentino de Americanistas (1999), Tomo II: 
247-261. Buenos Aires: Sociedad Argentina de Americanistas. 

 
Mashnshnek, Celia O. y J.A. Gonzalo  
1988 Mitología americana. Los Ayoreo. Mitológicas, 3: 7-21. Buenos 

Aires. 
 
Matthäi, Hildegard  
1982 Die Ayoréo. Ein Indianerstamm im Gran Chaco. GEN News, Nr. 

1/82. Munich. 
 
MISIÓN NUEVAS TRIBUS 
1982 Dupade Uruode. Cochambamba. 
 
Moreno Azorero, Ricardo et al.  
2000 Antropología médica en los indígenas Ayoreo del Chaco (Zona Alto 

Paraguay). Suplemento Antropológico, 35/1: 9-90.  
 
NEW TRIBES MISSION 
1955 Ayoré. Pedagogical grammar. Cochabamba. 
 
Núñez, Carmen Estela  
1978-9 Asái, un personaje del horizonte mítico de los Ayoreo. Scripta 

Ethnologica, 5/1: 103-114. 
1981 Asái, a mythic personage of the Ayoreo. Latin American Indian Lile-

ratures, 5/2: 64-67. 
 



Suplemento Antropológico 

302 

Oefner, Luis M.  
1940-1 Apuntes sobre una tribu salvaje que existe en el Oriente de Bolivia. 

Anthropos, 35/36: 100-108. 
2001 San Ignacio de Zamucos. Cuadernillo de la Biblioteca Pública de la 

Academia Cruceña de Letras, 45/1. Santa Cruz de la Sierra. 
    
Pagés Larraya, Fernando  
1973 El complejo cultural de la locura en los moro-ayoreo. Acta Psiquiá-

trica y Psicológica de América Latina, 19/4: 253-264. Buenos Aires. 
 
Paz, María  
1966 Apuntes sobre la lengua ayorea. Revista de la Universidad Autónoma 

"Gabriel René Moreno", 3/25-26: 29.44. Santa Cruz de la Sierra. 
 

Paz Patiño, Sarela 
1995 Alimentos y bosques en el Chaco boliviano: la estrategia indígena 

ayoreode. Desarrollo Agroforestal y Comunidad Campesina, Año 3, 
No.11. La Paz. 

 

Perasso, José A.  
1987 Crónica de cacerías humanas. La tragedia ayoreo. Asunción: Ed. El 

Lector. 
 

Pérez Diez, Andrés A. y Francisco M. Salzano  
1978 Evolutionary implications of the ethnography and demography of the 

Ayoreo Indian. Journal of Human Evolution, 7/3: 253-268. Londres. 
 

Picanerai, Duracey , Inés Hinojosa et al.  
2000a Manual de siembra del grabata fino o dajudie. Santa Cruz de la 

Sierra: CIDOB. 
2000b Conociendo la planta del grabata. Santa Cruz de la Sierra: CIDOB. 
 

Plaza Martínez, Pedro y Juan Carvajal Carvajal 
1985 Etnias y lenguas de Bolivia. La Paz: Instituto Boliviano de Cultura 

[“Grupo étnico ayoreo”, con tabla de fonemas y algunas palabras: 
pág. 47-53] 

 

Quiroga, Rosa María 
2004 Enfrentarse a una nueva vida: historias de vida de mujeres y hombres 

ayoréode. Anales de la XVII Reuníon Anual de Etnología, 1: 487-
525. La Paz: MUSEF. 



Los zamuco 

303 

Rehnfeldt, Marilin y Ricardo Maldonado 
1993 Cuando Dupade ya no pinta: historia y retratos de los Ayoreode de 

Jesudi. Asunción. 
 

Renshaw, Jonathan Charles  
S.f. Ayoreo myths (ms.) 
 

Riester, Jürgen  
1971 Ethnographische Notizen über die Ayoréode der Salzseen (Ostboli-

vien). Abhandlungen und Berichte des Staatlichen Museums für Völ-
kerkunde Dresden, 33: 141-147. 

 

Riester, Jürgen y Bertha Suaznábar 
1990 Diagnóstico del Area III, pueblo Ayoreo. Diagnóstico socioeducativo 

y etnotecnológico de los pueblos del Oriente, Chaco y Amazonía Bo-
liviana. La Paz: Ministerio de Educación.  

 

Riester, Jürgen y Jutta Weber  
1998 Nómadas de las llanuras. Nómadas del asfalto. Autobiografía del 

pueblo ayoreo. Pueblos Indígenas de las Tierras Bajas de Bolivia, 12. 
Santa Cruz de la Sierra: Ministerio de Desarrollo Sostenible/ PNUD. 

 

Riester, Jürgen y Graciela Zolezzi (eds.)  
1985 Cantaré a mi gente: canto y poesía ayoreode. Santa Cruz de la 

Sierra: APCOB. 
1999 Cantaré a mi gente: canto y poesía ayoreode (Segunda edición). San-

ta Cruz de la Sierra: APCOB. 
 

Rinaldi, Claudio  
2003 El fenómeno cultural de la sustancialidad entre los ayoreo del Chaco 

Boreal. IV Congreso Argentino de Americanistas, Año 2001, tomo 2: 
213-222. Buenos Aires. 

2004 La imagen de la muerte entre los Ayoréode de Tobité. Imagen de la 
muerte. Primer Congreso Latinoamericano de Ciencias Sociales y 
Humanidades, 1-4 de diciembre de 2004: 305-315. Lima: Universi-
dad Nacional Mayor de San Marcos. 

  

Rojas, Raquel 
1991  Cultura de las mujeres ayoreo del Alto Paraguay. En: M.. del C. Fei-

joó (ed.), Mujer y sociedad en América Latina. Buenos Aires: Conse-
jo Latinoamericano de Ciencias Sociales. 



Suplemento Antropológico 

304 

Rojas, Raquel 
2004 Ayoreas. Vida sexual y reproductiva. Asunción: Servilibro. 
 

Rojas de Arias, A., I. de Guillén, A. Inchausti, M. Samudio y G. Schmeda-
Hirschmann 

1993 Prevalence of Chaga’s desease in Ayoreo communities of the Para-
guayan Chaco. Tropical Medicine and Parasitology, 44/4: 285-288. 

 

Salzano, F.M., F. Pages, J.V. Neel, H. Gershowitz, R.J. Tanis, R. Moreno y 
M.H.L.P. Franco 

1978 Unusual blood genetic characteristics among the Ayoreo Indians of 
Bolivia and Paraguay. Human Biology, 50/2: 121-136.  

 
Schilling, Wolfgang  
1983 Die Ayoréode (Ostbolivien) zwischen Missionering und Entwick-

lungshilfe. Sociologus, 33/1: 42-72. Berlín. 
 

Schmeda-Hirschmann, Guillermo  
1993 Magic and medicinal plants of the Ayoreo of the Chaco Boreal 

(Paraguay). Journal of Ethnopharmacology, 39/2: 105-111. 
1994a Etnobotánica ayoreo. Universum. Revista de la Universidad de Tal-

ca, Año 9: 107-156. Talca. (También en: J. Zanardini, ed., 2003: 505-
590). 

1994b Tree ash as an Ayoreo salt source in the Paraguayan Chaco. Econo-
mic Botany, 48/2: 159-162. 

1994c Plant resources used by the Ayoreo of the Paraguayan Chaco. Eco-
nomic Botany, 48/3: 252-258. 

1998 Etnobotánica ayoreo. Contribución al estudio de la flora y vegetación 
del Chaco. Candollea, 53/1: 1-50. Ginebra: Conservatoire et Jardin 
Botaniques de Genève. 

2003 Etnobotánica ayoreo. En: J. Zanardini (ed.), Cultura del pueblo ayo-
reo. Manual para los docentes: 505-590. Biblioteca Paraguaya de 
Antropología, 44. Asunción: CEADUC. 

 

Scotti, Pietro  
1966 Les Indiens Moro du Chaco (Paraguay). Actas del 36o Congreso 

Internacional de Americanistas, vol.3: 223-227. Sevilla.  
 

Sebag, Lucien  
1963 Manuscritos inéditos conservados en el Laboratorio de Antropología 

Social de la EHESS, París (v. Bernand-Muñoz 1977). 



Los zamuco 

305 

Sebag, Lucien  
1964 Compterendu de mission chez les Indiens Ayoré du Paraguay et de 

Bolivie. L'Homme 4/2: 126-129. 
1965a Le chamanisme Ayoreo (I). L'Homme, 5/1: 5-32. 
  (Versión castellana en : J. Zanardini, ed., 2003: 241-278) 
1965b Le chamanisme Ayoreo (II). L’Homme, 5/2: 92-122. 
  (Versión castellana en : J. Zanardini, ed., 2003: 279-340) 
 
SOUTH AMERICAN INDIAN MISSION  
1958 Diccionario castellano-ayoré. Cochabamba: SIM. 
1967 Diccionario ayoré-castellano. Yoquiday/ Poza Verde: SIM. 
 
Stanley, Deisy Amarilla: v. Amarilla-Stanley. 
 
Suaznábar, Bertha  
1995a Género e identidad étnica, situación y posición de género de la mujer 

ayoré en un contexto de cambios socioculturales. Tesis de grado. 
Cochabamba: Universidad Mayor de San Simón. 

1995b Mujer ayorea. Santa Cruz de la Sierra: APCOB. 
s.f.  Género, participación y organización entre los ayoréo del oriente bo-

liviano (ms.) 
 
Susnik, Branislava  
1963 La lengua de los Ayoweo-Moros: nociones generales. Boletín de la 

Sociedad Científica del Paraguay, 8: 1-148. 
1973 La lengua de los Ayoweo-Moros. Estructura gramatical y fraseario 

etnográfico. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 
 
Terceros, Elba 
2000 Proceso de saneamiento de las tierras comunitarias de origen ayoreo. 

En: José A. Martínez (ed.), Atlas. Territorios indígenas en Bolivia. 
Situación de las Tierras Comunitarias de Origen (TCO’s) y proceso 
de Titulación: 191-196. Santa Cruz de la Sierra: Centro de Planifica-
ción Territorial Indígena de la CIDOB. 

 
Vallejos-Claros, Bernardo  
1968 The Ayoré, their cultural and linguistic identity. M.A. Thesis. Austin: 

University of Texas. 



Suplemento Antropológico 

306 

Velasco, Luisa Fernanda  
1998 Pueblo indígena ayoreo. En: Rebeca Ellis, Gonzalo Arauz & Luisa 

Fernanda Velasco, Pueblos indígenas y Originarios de Bolivia, vol. 
3. La Paz: Ministerio de Desarrollo Sostenible y Planificación, Vice-
ministerio de Asuntos Indígenas y Pueblos Originarios, Programa 
Indígena-PNUD. 

 

Vellard, Jehan  
1972 Les Indiens Ayoreo du Grand Chaco. Revue de l'Académie des 

Sciences, Série D, vol. 274: 3245-3247. París. 
 

Wagner, C. Peter 
1969 Defeat of the Bird God. Grand Rapids, Michigan: Zondervan Pu-

blishers. 
 

Wilbert, Johannes y Karin Simoneau (eds.)  
1989 Folk literature of the Ayoreo Indians. UCLA Latin American Stu-

dies, 70 (Contribuciones de: Marcelo Bórmida, Mario Califano, Ugo 
Casalegno, Celia Olga Mashnshek, Luis M. Oefner, Jonathan Charles 
Renshaw y Lucien Sebag). 

 

Wilke, Ute 
1993 Ayoreos in Bolivien: der schmale Grat zur selbstbestimmten Zukunft. 

Pogrom, 173: 45-46. 
1994 Indianische Völker Boliviens und “Entwicklung”. Entwicklungspers-

pektiven, 55. Kassel: Universität-Gesamthochschule. 
   

Zalm, Robert van der  
1992 Zaaghout, tassen en véél meer. Eeen beschrijving van het landge-

bruik van de Ayoreoindianen in het subtropisch laagland van Bolivia 
(ms.). Arnhem: Universidad Larenstein, Holanda. 

 

Zamora, Kathia y Romy Durán 
2001 Culturas bolivianas. Sucre: Proyecto Sucre Ciudad Universitaria. 
 

Zanardini, José  
1981 Vida y misterio de los indios Moro Ayoreo. Suplemento Antropológi-

co, 16/2: 167-185. 
1997 Como hojas al viento. Asunción: Don Bosco. 
1999 Mirando de frente. Biblioteca Paraguaya de Antropología, 31. Asun-

ción: CEADUC. 



Los zamuco 

307 

Zanardini, José (ed.) 
2003 Cultura del pueblo ayoreo: manual para los docentes. Biblioteca Pa-

raguaya de Antropología, 44. Asunción: Centro Social Indígena, 
CEADUC. 

 
Zanardini, José y Walter Biedermann 
2001 Los indígenas del Paraguay. Biblioteca Paraguaya de Antropología, 

vol. 39. Asunción: CEADUC. 
  [Ayoreo: pág. 21-42] 
 
Zerries, Otto  
1955 Die Ayoré im Ostbolivien. Wiener Völkerkundliche Mitteilungen, 

3/2: 218-223. 
 
 
4. CHAMACOCO / ISHIR 
 
4.1. NOMBRES: 
 

La autodenominación actual es ïšïrï, ishír ("persona")17, aunque el gen-
tilicio más empleado en la literatura sigue siendo chamacoco. Baldus (1931) 
menciona, como autodenominación alternativa de las tres tribus que cita, 
<(h)ório> que significa ‘nosotros (exclusivo)’18 como el guaraní ore. 

Hay consenso sobre la división de los chamacoco en las tres tribus si-
guientes, citadas de norte a sur:  

(1) <xorshió>/ <(h)ório>: Laguna Oira, Bahía Negra, Puerto Mihanovich, 
río Negro, Fuerte Galpón, y Riacho Achuclábida. 

(2) <ebitoso>/ <ebidoso>/ <ybytoso>, cuyo asentamiento principal, según 
Baldus (1931a, b), era Puerto Voluntad (zona de Pto. Mihanovich). Según el 
mapa de Baldus (1931b), su territorio se extendía, hacial sur, hasta la altura 

                                                      
17 Baldus (1931b) escribe, siguiendo la ortografía alemana, <Öschero>. 
18 Susnik (1972: 108), en su transcripción idiosincrática e ininterpretable, escribe 

<orï> para referirse a este pronombre de primera persona del plural exclusivo. Si 
bien las transcripciones erráticas de la autora impiden formarse una idea clara de 
la pronunciación, este ejemplo confirma la interpretación semántica de esta pala-
bra.  



Suplemento Antropológico 

308 

de Puerto María Auxiliadora. Según el mismo autor (Baldus 1931b: 11), el 
gentilicio <ebidoso> fue transmitido a Belaieff por el hijo del cacique Wiwí, 
como autodenominación de su tribu.  

(3) <tumerehã>/ <tomaráxo>/ <tomarxa>19 o <chamacoco bravo>, el 
grupo meridional de los ishir, cuyo asentamiento principal solía ser la zona 
del Km. 69 en la línea del ferrocarril de Puerto Sastre, a la altura del paralelo 
22o.  

Cordeu (1988-91), sin embargo, divide los grupos ishir de la manera si-
guiente: (1) septentrionales: <ebidoso> y <xório>, (2) meridionales: 
<xéiwo>, y (3) <tomaráxo>, originalmente en el interior. El mismo autor, 
en otro trabajo (1989a), presenta el cuadro consensual arriba citado. 

Muchos autores solían llamar el conjunto de los <hório> y los <ebido-
so> <chamacocos mansos>, contraponiéndoles a los <tumerehã>, denomi-
nados <chamacoco bravos>. 

Citando datos de Susnik, Bernand Muñoz (1977: 112-113) nombra co-
mo sigue los clanes patrilineares chamacoco: <kutumarxa>20, <posira-
xa>21, <timirxa>22, <dosipik>23, <taxoro> y <namoxo>24. Tienen todavía 
otro clan más, pero independiente, llamado <dicigmisir>25. 

  
4.2. ASENTAMIENTOS PRINCIPALES: 
 
4.2.1. PARAGUAY:  
 

Este del Dept. del Alto Paraguay, Distrito de Fuerte Olimpo, en Puerto 
Diana y zona aledaña. Los núcleos de mayor importancia están situados 
desde Bahía Negra (río Negro) hasta Fuerte Olimpo (banda occidental del río 

                                                      
19 Talvez corresponda al gentilicio <timinaha> de algunas fuentes antiguas. 
20 Cordeu (1989a) escribe <Küt’ümyryxá>. 
21 Según Cordeu (1989a), <Poshyryxá> era un clan muy numeroso. 
22 Cordeu (1989a): <Tümyryxá>. 
23 Cordeu (1989a): <Dosypýk>. 
24 Cordeu (1989a) escribe los nombres de estos dos últimos clanes <Taxóro> y 

<Namoxó>. 
25 Probablemente corresponde al <Datz’ümyryxá> de Cordeu (1989a). 



Los zamuco 

309 

Paraguay): (1) Puerto Caballo [frente al Hito Tripartito, frontera entre Para-
guay, Bolivia y Brasil, en la orilla del río Negro, próximo a su desembocadu-
ra en el río Paraguay, hacia el norte de Bahía Negra. Los ybytoso de este 
asentamiento son 23 personas, (2) comunidad de Puerto Diana [a 3 kms. al 
sur de Bahía Negra, con 569 ybytoso], (3) Puerto 14 de Mayo/ Karchabalut 
[entre Bahía Negra, al norte, y Puerto Esperanza, al sur, en la orilla del río 
Paraguay. Esta comunidad cuenta con un total de 68 ybytoso. En la literatu-
ra, este asentamiento aparece también bajo los nombres Karcháuete y, últi-
mamente Kárcha Mbaxlút (“Conchal Grande”)], (4) Puerto Esperanza/ Inihta 
[a 30 kms. al sur de Bahía Negra, en la orilla del río Paraguay, con 418 yby-
toso. El nombre de esta comunidad aparece, en Stunnenberg (1993), como 
Önhichta], (5) Misión Santa Teresita [a dos kilómetros al sur de Fuerte 
Olimpo, donde viven 329 ybytoso], (6) Puerto María Elena/ Pitiantuta/ Pot-
rerito, hacia el interior, a 25 kms. al noreste de Puerto Esperanza, con 108 
habitantes, entre los cuales los tomarâho forman la mayoría (el 90,7%), los 
restantes siendo casi todos ybytoso], (7) Fuerte Olimpo/ Escuela Rural [gru-
po mixto 26 ybytoso y maskoy, de la familia enlhet-enenlhet] (DGEEC 
2003).  

Stunnenberg (1993) cita las cinco comunidades chamacoco como si-
gue: (1) Puerto Esperanza, en tres comunidades: (a) Önhichta [que corres-
ponde al número (4) arriba], (b) Wohtuta [en Potrerito, a 25 kms. al noreste 
de Puerto Esperanza. Para Chase-Sardi et al. (1990), se tratan de 36 familias 
oriundas de Puerto Diana] y (c) Pechiuta [corresponde probablemente al nú-
mero (6) arriba], (2) Ylyhurrta [comunidad asentada en Buena Vista, a unos 
30 kms. de Fuerte Olimpo], y (3) Puerto Diana. Según Stunnenberg, dicha 
comunidad tiene además un desprendimiento en Colonia Dos Estrellas, a 8 
km al oeste del centro de Pto. Diana, donde vivían 12 familias radicadas para 
1991, a las cuales deben añadirse otras que viven allí solo en determinadas 
épocas del año; 
 
4.2.2. BRASIL:  
 

Estado Mato Grosso do Sul, município Porto Murtinho: Terra Indígena 
Kadiwéu. Para 1998, en esta zona predominantemente kadiwéu (familia 
guaykurú), viven también algunos terêna (arawak) y chamacoco. El total 
de habitantes, para estos tres grupos indígenas, era de 1.592 personas, de las 
cuales unas cuarenta serían chamacoco. Dicha zona queda situada frente a la 
localidad paraguaya de Fuerte Olimpo (ISA 2000) . 



Suplemento Antropológico 

310 

4.3. DEMOGRAFÍA Y NÚMERO DE HABLANTES: 
 
4.3.1. PARAGUAY:  
 

El censo indígena paraguayo de 2002 registró un total de 1.468 ybytoso 
y 103 tomarâho (DGEEC 2003). Los estimados de Chase-Sardi, hacia prin-
cipios de los años 1970, eran como sigue: 950 horio y ebitoso, 50 - 1.000 
tomarxa (Chase-Sardi 1972). Otros estimados: 1.800 chamakoko para 1991 
(Ethnologue 1992); 963 chamacoco (INDI 1982); 

  
4.3.2. BRASIL:  
 

40 Chamacoco para 1994 (ISA 2000: 10); 

 
4.4. DATOS DIVERSOS: 

 
De acuerdo con Baldus (1927), el gentilicio <xamicocos> aparece por 

primer vez en el año 1795 bajo la pluma de Francisco Rodrigues do Prado, 
comandante del fuerte de Coimbra. Ocho años más tarde, un informe afirma 
que “Os Xamicocos não deixam de formar uma nação numerosa; pois ocu-
pam, não a grande distancia da margem occidental do Paraguay, os terre-
nos que se estendem desde pouco abaixo da Bahia Negra, 12 leguas ao sul 
de Coimbra, até as immediações do Sancto Coração e S. Thiago da Provin-
cia de Chiquitos, sobre os quaes fazem os estragos que podem, cativam mu-
lheres e crianças, que vendem, e se acham entre os Uaicurús [...] no anno de 
1801 os mesmos Xamicocos, para que livrarem d’este annual flagello [los 
guaykurú], mandaram espontaneamente chamar os Uaicurús, venderam-
lhes, entre crianças e adultos, mais de 200, contrahiram paz, convidando-os 
para fazerem a guerra a outros Xamicocos... ” (Ricardo Franco de Almeida 
Serra, apud Baldus 1927: 18).  

El interés adicional de aquella cita radica en el hecho de que hace hinca-
pié en el papel de mediadores desempeñado por los chamacoco entre los 
pueblos de las misiones chiquitanas y los mbayá-guaykurú. Hacia 1802, a 
raíz del abandono de la ribera chaqueña por los mbayá-guaykurú y guaná-
arawak, los chamacoco empezaron a establecerce cerca del río, empezando 
sus relaciones con los kadiwéu y los blancos. 



Los zamuco 

311 

Baldus (1931b: 14) avanzaba, para el año 1928, que la población cha-
macoco se repartía como sigue: 180-200 <Hório>, 175 <Ebidoso> y un 
estimado de 1.500 <Tumerehã>.  

Baldus (1927) hace notar que el bilingüismo de los chamacoco involu-
cra el castellano en vez del guaraní. Klein & Stark (1977/1983) informaban 
que a pesar del bilingüismo practicado por la mayoría de los chamacoco, el 
idioma se mantenía vigente, incluso entre los jóvenes. Los datos del censo de 
2002 muestran que la situación de hoy sigue incambiada. De los 1.468 yby-
toso censados, 1.379 hablan su lengua original en el hogar. Para los tomarâ-
ho, la cifra es todavía más elevada, con 102 personas que hablan su idioma 
en casa, de un total de 103 individuos. 

Se supone que los antecesores de los ishir, en el siglo XVIII, fueron los 
<timinahá> y los <caitpotorade> de la zona del cerro San Miguel y cabece-
ras del río Verde. Desde principios del siglo XIX, a raíz de la merma de la 
influencia mbayá-caduveo (grupo guaykurú) en la orilla del Paraguay, los 
ishir se fueron dezlizando hacia dicho río.  

  

  

4.5. BIBLIOGRAFÍA: 
 
Aquino, Aida Luz , Guillermo Sequera y Martha Motte  
1993 Relación del indígena Chamacoco con la herpetofauna del Alto 

Paraguay. Suplemento Antropológico, 28: 227-248.  
 
Balbuena, Flores 
1991a Erpran eyhi (Semilla de avión en Chamacoco).S.l.: ILV. 
1991b TankÈt (El tambor en chamacoco). S.l.: ILV. 
 
Baldus, Herbert  
1927 Os indios Chamacocos e a sua língua. Revista do Museu Paulista, 

15/2: 5-68. 
1931a Notas complementares sobre os índios chamacoco. Revista do Museu 

Paulista, 17/1: 529-551. 
1931b  Indianerstudien in nordöstlichen Chaco. Forschungen zur Völker-

psychologie und Sociologie. Leipzig: Hirschfeld. 
1931c Ein Tag der Tumerehan Indianer. Erdball, 5: 59-66. Berlín. 



Suplemento Antropológico 

312 

Baldus, Herbert  
1931d Die Allmutter in der Mythologie zweier südamerikanischer Indiamer-

stämme (Kágaba und Tumerehá). Archiv für Religionswissenschaft, 
29/214: 285-292. 

1932 "La mère commune" dans la mythologie de deux tribus sudaméri-
caines (Kágaba et Tumerehá). Revista del Instituto de Etnología de la 
Uiversidad Nacional de Tucumán, 2: 471-479. 

1939 Herrschaftsbildung und Schichtung bei Naturvölkern Südamerikas. 
Archiv für Anthropologie, 25: 112-130. 

 
Balzan, L. 
1894 Un po’ piu di luce sulla distribuzione di alcune tribu indigene della 

parte centrale dell’America meridionale. Archivio per l’Antropologia 
e l’Etnologia, 24: 17-29. 

 
Barras, Bruno 
2004 Life projects : development our way. En: Mario Blaser, Harvey A. 

Feit y Glenn McRae (eds.), In the way of development. Indigenous 
peopless, life projects and globalization. Londres/ Nueva York: Zed 
Books. 

  http://www.crdi.ca/fr/ev-64523-201-1-DO_TOPIC.html 
 
Bassilan, Mallat de  
1892 Petit vocabulaire des dialectes indiens.. En: L’Amérique inconnue. 

D’après le journal de voyages de J. de Brettes: 264-267. París (Co-
lumna chamacoco). 

 
Belaieff, Juan  
1936 Clanes entre los Chamacocos. Revista de la Sociedad Científica del 

Paraguay, 3/6: 192. 
1937 El vocabulario chamacoco. Revista de la Sociedad Científica del 

Paraguay, 4/1: 10-47. 
 
Blaser, Mario Eduardo  
1992a Y ya se es ishir: tradición e identidad en Colonia Potrerito. Actas del 

I Congreso Argentino de Americanistas, vol.2: 57-71. Buenos Aires: 
Liga Naval Argentina. 

1992b Innovando tradiciones. Estrategias para la supervivencia de la cul-
tura local en el asentamiento chamacoco de Palmares. Tesis de Li-
cenciatura, Facultad de Filosifía y Letras, Universidad de Bs. Aires. 



Los zamuco 

313 

Blaser, Mario Eduardo  
1994 El emerger de otras voces: discursos globales y textos locales. Runa. 

Archivos para las Ciencias del Hombre, 21: 83-97. Buenos Aires. 
1996 Historias contestadas, fronteras borrosas: políticas globales entre los 

Chamacoco. Suplemento Antropológico, 31/1-2: 9-66.  
1997 The Chamacoco endurance: Global politics in the local village (Pa-

raguay, 1890s-1990s). M.A. Thesis, Carleton University. 
2003 Governmentalities and authorized imaginations: a (non-modern) 

story about Indians, nature and development. Ph.D. diss. Hamilton: 
Department of Anthropology, McMaster University.  

2004a ‘Way of life’ or ‘who decides’: development, Paraguayan indigenism 
and the Yshiro people’s life project. En: Mario Blaser, Harvey A. 
Feit y Glenn McRae (eds.), In the way of development. Indigenous 
peopless, life projects and globalization. Londres/ Nueva York: Zed 
Books. 

  http://www.crdi.ca/fr/ev-64524-201-1-DO_TOPIC.html 
2004b Indígenas del Chaco Paraguayo. ¿Proyectos de vida o proyectos de 

desarrollo? Suplemento Antropológico, 39/1: 193-229.   
 

Boggiani, Guido  
1894a I Ciamacoco. Bollettino della Società Geografica Italiana, serie 3, 

vol. 7: 466-510. Roma. 
1894b I Ciamacoco. Conferenza tenuta in Roma alla Società Geografica 

Italiana il giorno 2 giugno 1894 ed in Firenze alla Società Antropo-
logica il 24 dello stesso mese. Roma: Presso la Società Romana per 
l’Antropologia. (“Vocabolario dell’idioma Ciamacoco”, pág. 83-122) 

1894c Notizie etnografiche sulla tribù dei Ciamacoco. Atti della Societa 
Romana di Antropologia, 2/1: 9-127. Roma. 

1898a Etnografía del alto Paraguay. Boletín del Instituto Geográfico Argen-
tino, 18/10-12: 1-15. 

1898b En favor de los indios chamacocos. Revista del Instituto Paraguayo, 
18/11: 168-183. 

1900 Compendio de etnografía paraguaya moderna (III) Los chamacocos. 
Revista del Instituto Paraguayo, Año III, No. 27: 190-206 y No. 29: 
190-206.  

1929 Vocabolario dell’idioma Ciamacoco. Apuntes póstumos de Guido 
Boggiani, compilados y redactados por Čestmír Loukotka. Anales de 
la Sociedad Científica Argentina, CVIII: 149-175 y 227-241. 

1941 Véase: Loukotka 1941.  



Suplemento Antropológico 

314 

Cardona, G.R. 
1992 Guido Boggiani “osservatore di lingue”. En: M. Leigheb y L. Cerutti 

(eds.), Guido Boggiani. Atti del Convegno Internazionale (Novara, 8-
9 marzo 1985): 209-218. Novara: Banca Popolare di Novara.  

 
Cavatrunci, C. 
1986 Il Chaco di Guido Boggiani: un approccio etnografico. En: M. Leig-

heb (ed.), Guido Boggiani pittore, esploratore, etnografo. La vita, i 
viaggi, le opere: 95-110. Ornavasso: Regione Piemonte, Tip. Saccar-
do. 

 
Ceccarelli, L.  
1965 I Caduveo e i Chamacoco. Archive per l'antropologia e la etnologia, 

95: 145-205. Florencia. 
 
Comisión de Solidaridad con los Pueblos Indígenas  
1986 Campaña por la vida de los tomaraho. Asunción: Ed. El Gráfico. 
 
Cordeu, Edgardo J.  
1974 La idea de "mito" en las expresiones narrativas de los indios chama-

cocos o ishír. Scripta Ethnologica, 2/2: 75-117. 
1976 El Kaamták. Una prestación ritual de los indios chamacoco o ishír. 

Scripta Ethnologica, 3/2: 90-100. 
1977 Algunos personajes celestes de la mitología ishír (chamacoco). 

Suplemento Antropológico, 12/1-2: 7-24. 
1978 Los "monexné os lóte" de los indios chamacoco o ishír. La narrativa 

festiva y la visión etnosociológica de un grupo etnográfico. Relacio-
nes de la Sociedad Argentina de Antropología, 12: 19-34.  

1979 Notas acerca de la mitología de la muerte de los indios chamacoco o 
ishír. Acta Psiquiátrica y Psicología de América Latina, 25/1: 24-33. 
Buenos Aires. 

1980a Aishtuwénte. Las ideas de deidad en la religiosidad chamacoco. Te-
sis de doctorado. Buenos Aires: Facultad de Filosofía y Letras de la 
UBA.(Por publicarse en Asunción: Biblioteca Paraguaya de Antropo-
logía). 

1980b Una representación arcaica de los fundamentos sacros de la tempora-
lidad. Escritos de Filosofía, 3/5: 141-156. Buenos Aires. 

1983 La condición edénica y la condición humana. Un problema de semán-
tica etnográfica. Estudios de Filosofía, 12: 95-106. Buenos Aires. 



Los zamuco 

315 

Cordeu, Edgardo J.  
1984 Categorías básicas, principios lógicos y redes simbólicas de la cos-

movisión de los indios ishír. Journal of Latin American Lore, 10/2: 
189-275. 

1985 Los relatos de Bruno Barra. Narrativa oral de los indios chamacoco o 
ishír. Suplemento Antropológico, 21/2.  

1986a Life, death and the sacred among the Chamacoco. NAOS. Notes and 
Materials for the Linguistic Study of the Sacred, 2/2: 6-11. 

1986b El origen del cromatismo y la separación cielo/tierra en la mitología 
chamacoco. Revista del Museo, 1: 86-104. Bahía Blanca. 

1986c Los atuendos shamánicos del Museo Etnográfico: un intento de inter-
pretación simbólica. Runa, 16: 103-136. 

1987 Textos narrativos de los indios chamacoco. En: J. Wilbert y K. Simo-
neau (eds.), Folk literature of the Chamacoco Indians. Los Angeles: 
UCLA. 

1988a Algunas etnocategorías narrativas de los Tomaraxo y los Ebitoso del 
Chaco Boreal. Suplemento Antropológico, 23/2: 77-85.  

1988b Diccionario de mitología americana. Grupo étnico: Chamacoco o 
Ishir (Chaco Boreal). Mitológicas, 3: 23-29. Buenos Aires. 

1988-91: Xoshyty. Una deidad cazadora y los simbolismos del sexo y la co-
mida en la mitiología ishir. Cuadernos del Instituto Nacional de An-
tropología, 13: 33-43. Buenos Aires. 

1989a Los chamacoco o ishir del Chaco Boreal. Algunos aspectos de un 
proceso de destructuración étnica. América Indígena, 49/3: 545-580. 

1989b Aishtuwénte. Las ideas de deidad en la religiosidad chamacoco. Pri-
mera parte. Suplemento Antropológico, 24/1: 7-78. 

1989c Aishtuwénte. Las ideas de la deidad en la religiosidad chamacoco. 
Segunda parte. Suplemento Antropológico, 24/2: 51-85.  

1990 Algunas focalizaciones semánticas y simbólicas de la mitología de 
los tomaráxo del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, Supplementa, 8: 
43-53. 

1990-1 Lo cerrado y lo abierto. Arquitectura cosmovisional y patrón cogniti-
vo de los Tomaráxo del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, Supple-
menta, 11: 9-32.  

1991a Aishtuwénte. Tercera parte (1): Los grados de organización y signifi-
cación de la experiencia sagrada. Suplemento Antropológico, 25/1: 
119-211.  

 



Suplemento Antropológico 

316 

Cordeu, Edgardo J.  
1991b Aishtuwénte. Las ideas de deidad en la religiosidad chamacoco. Ter-

cera parte (2). Suplemento Antropológico, 26/1: 85-166.  
1991c Aishtuwénte. Las ideas de deidad en la religiosidad chamacoco. 

Cuarta parte. Suplemento Antropológico, 26/2: 147-223.  
1992a Narrativa erótica ishir o chamacoco del Chaco paraguayo. En: M. 

Chase-Sardi & A. Siffredi & E. Cordeu, El gateo de los nuestros. Na-
rrativa erótica indígena del Gran Chaco: 149-247. Buenos Aires: 
Ediciones del Sol. 

1992b El complejo del duelo y el luto entre los chamacoco o ishir del Chaco 
Boreal. Papeles de Trabajo, 2: 47-61. Universidad Nacional de Ro-
sario. 

1992c Entre la tortuga y el jaguar. Metáforas animales y etno-modelos so-
ciales de los chamacoco del Chaco Boreal. ANDES, Antropología e 
Historia, 5: 71-88. Salta: CEPIHA. 

1992ch : Aishtuwénte. Las ideas de deidad en la religiosidad chamacoco. 
Quinta parte. Suplemento Antropológico, 27/1: 187-294.  

1992d Aishtuwénte. Las ideas de deidad en la religiosidad chamacoco. Sex-
ta parte. Suplemento Antropológico, 27/2: 167-301.  

1993 La saga de basybüky. Sujeción intertribal, rencilla étnica y sumisión 
cognitiva de los ebidosos del Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, 15: 
27-50.  

1994a La mujer-estrella y la maraca: algunas correlaciones funcionales, mi-
tológicas y simbólicas de la sonaja shamánica de los indios tomaraxo. 
Cuadernos del Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento La-
tinoamericano, 15: 23-36. Buenos Aires. 

1994b  Chamacoco. En: Johannes Wilbert (ed.), Encyclopedia of World Cul-
tures. Volume VII. South America: 107-110. Boston. MA: G.K. Hall 
& Co. 

1994c La saga de basybüky. Sujeción intertribal, rencilla étnica y sumisión 
cognitiva de los Ebidoso del Chaco central. Suplemento Antropológi-
co, 29/1-2: 249-298.  

1995 Una versión inédita de la Saga de Basybüky. Conflicto intertribal e 
identidad negativa de los chamacoco o ishír del Chaco Boreal. Pri-
mer Congreso Argentino de Americanistas, 1992. V Centenario del 
Descubrimiento de América (1492-1992), vol. 2: 15-29. Buenos 
Aires: Liga Naval Argentina. 

 



Los zamuco 

317 

Cordeu, Edgardo J.  
1997a La religione degli indios chamacoco. En: J. Ries & L. Sullivan (eds.), 

Trattato di antropologia del sacro: 231-251. Culture e Religione In-
digene in America Centrale e Meridionale. Milán: Jaca Book-Massi-
mo. 

1997b Los relatos de Bruno Barras: narrativa oral de los indios Chamacoco 
o Ishir. Suplemento Antropológico, 32/1-2: 189-271.  

1998a Memorias de un tiempo perdido: una historia oral de los indios To-
maráxo del Chaco Boreal sobre las mitades duales, los caballos y ese 
amor que se vende y se compra. II Congreso Argentino de America-
nistas, Tomo I: 125-168. Buenos Aires: Sociedad Argentina de Ame-
ricanistas. 

1998b Los relatos de Bruno Barras. Narrativa oral de los Indios Chamacoco 
o Ishir. Suplemento Antropológico, 33/1-2: 275-359. 

1998c Los ropajes de lo insólito. Dualidad de las cosmovisiones e ideas del 
“poder” en tres mitos Tomaraxo. Scripta Ethnologica, 20: 7-29. 

1999a Transfiguraciones simbólicas. Ciclo ritual de los indios tomaráxo del 
Chaco Boreal. Quito: Abya-Yala. 

1999b Los relatos de Wölkö. Buenos Aires: Ciudad Argentina. 
2000 El Rayo y el Oso Hormiguero. La divinación de la lluvia en algunas 

mitologías chaqueñas. III Congreso Argentino de Americanistas, Año 
1999, tomo 2: 119-160. Buenos Aires: Sociedad Argentina de Ameri-
canistas. 

2002 The religion of the Chamacoco (Ishir) Indians. En: Lawrence E. Su-
llivan (ed.), Native religions and cultures of Central and South Ame-
rica: 254-277. Anthropology of the Sacred. Nueva York: Continuum. 

2003a Palabras de los antiguos: historia y metahistoria entre los ishír del 
Chaco Boreal. IV Congreso Argentino de Americanistas, Año 2001, 
tomo 2: 121-149. Buenos Aires. 

2003b Palabras de los antiguos. Historia y metahistoria entre los ishír del 
Chaco Boreal. En: E. Cordeu et al., Memorias etnohistóricas del 
Gran Chaco. Etnias Toba (Qom) y Chamacoco (Ishír): 9-22. Buenos 
Aires. 

2003c Los tomaráxo y los índios cavalheiros. Aportes para la historia de un 
sistema intertribal. En: E. Cordeu et al., Memorias etnohistóricas del 
Gran Chaco. Etnias Toba (Qom) y Chamacoco (Ishír): 23-41. 
Buenos Aires. 

 



Suplemento Antropológico 

318 

Cordeu, Edgardo J.  
2003d Textos etnohistóricos de los ishír del Chaco Boreal. En: E. Cordeu et 

al., Memorias etnohistóricas del Gran Chaco. Etnias Toba (Qom) y 
Chamacoco (Ishír): 147-496. Buenos Aires. 

2003e Miedo y mal en la mitología de los chamacoco (ishír) del Chaco Bo-
real. Ponencia al 51o Congreso Internacional de Americanistas, San-
tiago de Chile, Simposio A-14 “La percepción del mal y la estructura 
del temor en las sociedades etnográficas (Edición electrónica desarro-
llada por “Servicios de Tecnología de Información”, Universidad de 
Chile) 

2003f Transfiguraciones simbólicas. Ciclo ritual de los indios tomaráho del 
Chaco Boreal. Asunción: Centro de Artes Visuales/ Museo del 
Barro. 

2004a El Rayo y el Oso Hormiguero. La divinación de la lluvia en algunas 
mitologías chaqueñas. En: O. Calavia Sáez et al. (eds.), Paraíso 
abierto, jardines cerrados. Pueblos indígenas, saberes y biodiversi-
dad: 53-100. Quito: Abya-Yala. 

2004b Los tomáraxo y los “índios cavalheiros” (Caduveo). Aportes para la 
historia de un sistema intertribal. En: M.S. Cipolletti (ed.), Los Mun-
dos de Abajo y los Mundos de Arriba. Individuo y sociedad en las tie-
rras bajas, en los Andes y más allá. Homenaje a Gerhard Baer en su 
70ocumpleaños: 275-312. Quito: Abya-Yala. 

2004c Una antinomia retórica y una parodia escénica. El ritual de Xoxlé de 
los indios tomaráxo del Chaco Boreal. Etnia, 46/47: 59-70. Olava-
rría: Museo Municipal Dámaso Arce/ Instituto de Investigaciones 
Antropológicas. 

2006 Develando a Isis. Apertura y conversión simbólica de la religión sec-
reta de los chamacoco (ishír) del Chaco Boreal durante el siglo XX. V 
Congreso Argentino de Americanistas, tomo II: 95-122. Buenos 
Aires. 

 
Cordeu, Edgardo J. y José Braunstein  
1974 Los "aparatos" de un shamán chamacoco. Contribución al estudio de 

la parafernalia shamánica. Scripta Ethnologica, 2/2: 121-139. 
 
Cordeu, Edgardo J. y Miguel de Los Ríos  
1982 Un enfoque estructural de las variaciones socioculturales de los caza-

dores-recolectores del Gran Chaco. Scripta Ethnologica, 17/1-2: 132-
195. 



Los zamuco 

319 

Cordeu, Edgardo, Emma S. Illia y Blanca Montevechio 
1993-4: El duelo y el luto. Etnología y psicología de los idearios de la muer-

te. Runa, 21: 131-155. 
 
Cordeu, Edgardo y Alejandra Siffredi 
1978 La expresión de lo numinoso en dos mitologías del Gran Chaco 

(Apuntes sobre el mito y la intuición de la potencia entre los Chama-
coco y Chorote. Revista del Instituto de Antropología, 6: 159-196. 
Universidad Nacional de Córdoba. 

1988 Caleidoscopios de la razón. Análisis simbólico de cuatro mitos cha-
queños. Journal of Latin American Lore, 14/1: 123-154. 

 
Chase-Sardi, Miguel  
1972 La situación actual de los indígenas en el Paraguay. Asunción: 

CEADUC. 
1987 Derecho consuetudinario chamacoco. Asunción: Asociación Indige-

nista del Paraguay/ R.P. Ediciones. 
 
DIRECCIÓN GENERAL DE ESTADÍSTICAS, ENCUESTAS Y CENSOS (DGEEC)  
2003 II Censo Nacional Indígena de Población y Viviendas 2002. Pueblos 

indígenas del Paraguay. Resultados finales. Asunción: Dirección 
General de Estadísticas, Encuestas y Censos. 

 
Escobar, Ticio  
2000 La maldición de Nemur. Acerca del arte, el mito y el ritual de los in-

dígenas Ishir del Gran Chaco Paraguayo. Asunción: Centro de Artes 
Visuales/ Museo del Barro. 

 
Feick, K.  
1917 Die Caraguatabast-Knüpfereien der Chamacoco und Tumanaha. Ver-

öffentlichungen des oberhessischen Museums und der Geilschen 
Sammlung zu Giessen, 2: 1-54.  

 
Ferrer de Arréllaga, Renée y Chamacoco Ogwa 
1994 Desde el encendido corazón del monte. Asunción: Arandurã Ed. 
 
Frič, Alberto Vojtĕch 
1918 Mezi Indiány. Praga. 
1908 Die unbekannten Stämme des Chaco Boreal. Globus, 96/2: 24-28. 
 



Suplemento Antropológico 

320 

Frič, Alberto Vojtĕch 
1977 Indiáni Jižní Ameriky. Praga: Orbis. 
2000 Alberto Vojtĕch Frič: Čerwuiš aneb Z Pacheka do Pacheka oklikou 

přes střední Evropu. Praga: Titanic. 
 
Frič, Alberto Vojtĕch y Paul Radin 
1906 Notes on the mask-dances of the Chamacoco. Man, 6: 116-119.  
 
Frič, Pavel e Yvonna Fričová 
1997 Guido Boggiani fotograf (1861-1901). Praga: Titanic (con CD-Rom). 
 
Hartmann, Günther 
1985 Die Sammlung von Alberto Vojtĕch Frič im Museum für Völkerkun-

de Berlin. Annals of the Náprstek Museum, 13. 
 
Instituto Socioambiental  
2000 Povos indígenas no Brasil, 1996/2000. São Paulo: Instituto Socioam-

biental.  
 
Klein, Harriet E. Manelis y Louisa R. Stark  
1977 Indian languages of the Paraguayan Chaco. Anthropological Linguis-

tics, 19/8: 378-401. 
1983 Las lenguas indígenas del Chaco Paraguayo. En: Bernard Pottier 

(ed.), América Latina en sus lenguas indígenas. Caracas (traducción 
de Klein & Stark 1977). 

 
Loukotka, Čestmír 
1929a Contribuciones a la lingüística sudamericana. Vocabularios inéditos o 

poco conocidos de los idiomas rankeles, guahibo, piaroa, toba, pila-
gá, tumanahá, caduveo etc. Revista del Instituto de Etnología de la 
Universidad Nacional de Tucumán, 1/1: 75-106. 

1929b Véase: Boggiani,1929. 
1930 Contribuciones a la Lingüística Sudamericana. Vocabularios inéditos 

o poco conocidos de los idiomas Chamacoco, Sanapaná, Angaité y 
Sapukí. Revista del Instituto de Etnología de la Universidad Nacio-
nal de Tucumán, 1/3: 557-592. 

1941 Supplementi al vocabolario Chamacoco estratti dai manoscritti ine-
diti di Guido Boggiani. Centro Italiano di Studi Americani, Comitato 
Etnologico, vol. 1: 15-31. 

 



Los zamuco 

321 

Mantegazza, P. 
1894 Recensione a G. Boggiani “I Ciamacoco” (Conferenza tenuta in Ro-

ma alla Società Geografica Italiana il giorno 2 giugno 1894 e in 
Firenze alla Società Antropologica il 24 dello stesso mese e publicata 
in “Atti della Società Romana di Antropologia”, vol. II, fasc.I). Ar-
chivio per l’Antropologia e l’Etnologia, 29: 298-299.  

 
Métraux, Alfred  
1943 A myth of the Chamacoco Indians and its social significance. Journal 

of American Folklore, 56/220: 113-119. 
 
MISIÓN A NUEVAS TRIBUS 
2000 Diccionario ÈshÈro (chamacoco)-español, español-ÈshÈro (chamaco-

co). Asunción: Misión a Nuevas Tribus. 
 
Prin, Albert 
1930 Les Missions Salésiennes. Tournai: Librairie de l’Oratoire Saint-

Charles (IV parte: “ Au Paraguay “) 
 
PROYECTO PRO-SALUD DE LA COMUNIDAD CHAMACOCO (ÈSHÈR) 
1996 Ana hutÈta tata: uje õr hmÈkẽr hn uje õr aabo shũrha (el embarazo y 

el parto en Chamacoco y Castellano. Puerto Diana, Alto Paraguay. 
 
Regehr, W. 
1983 La situación socio-económica de los chamacoco del Alto Paraguay y 

el terreno de Puerto Melaza. Asunción: Conferencia Episcopal Para-
guaya/ Equipo Pastoral de Misiones. 

 
Roy, Aníbal 
1991 Èlpiyot (El tigre en chamacoco). S.l.: ILV.  
 
Scotti, Pietro 
1949 La collezione etnografica sudamericana di Guido Boggiani. Parte III: 

Ciamacoco e Tumanahá. Rivista di Biologia Coloniale, 9: 93-108. 
 
Sequera, Guillermo 
2002 A la búsqueda de una cultura desconocida. Los Tomárãho del Alto 

Paraguay. Suplemento Antropológico, 37/2. 
2006 Tomáraho. La resistencia anticipada. Tomo I. Biblioteca Paraguaya 

de Antropología, 51. Asunción: CEADUC. 



Suplemento Antropológico 

322 

Spadafora, Ana María 
2006 Historias de mitos y mitos de la historia. Interpretaciones nativas 

sobre el deterioro socioambiental entre los Chamacoco o Ishir (Alto 
Paraguay). V Congreso Argentino de Americanistas, tomo II: 251-
268. Buenos Aires. 

 

Steinen, Karl von den 
1895 Die Schamakoko-Indianer (nach Guido Boggiani "I Ciamacoco"). 

Globus, 67/21: 325-330. 
 

Stunnenberg, Peter W.  
1993 Entitled to land. The incorporation of the Paraguayan and Argenti-

nean Gran Chaco and the spatial marginalization of the Indian 
people. Nijmegen Studies in Development and Cultural Change, Nr. 
15. Saarbrücken/ Fort Lauderdale: Verlag Breitenbach Publishers. 

 

Susnik, Branislava  
1957a Estructura de la lengua chamacoco-ebitoso (con fraseario del dialecto 

Ebitoso). Boletín de la Sociedad Científica del Paraguay y del Museo 
Andrés Barbero, Etnolingüística I. 

1957b Estudios chamacoco, Parte 1. Organización social, mitológica y 
chamanismo. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 

1957c Estudios chamacoco, Parte 2. Motivos mitológicos del ciclo no-anab-
sónico. Documentario del ciclo anabsónico. Boletín de la Sociedad 
Científica del Paraguay y del Museo Etnográfico: 1-39. 

1969 Chamacoco I. Cambio cultural. Asunción: Museo Etnográfico “An-
drés Barbero”. 

1970 Chamacoco II: Diccionario etnográfico. Asunción: Museo Etnográ-
fico “Andrés Barbero”. 

1972 Familia zamuko: Čamakoko-ayoweo. Lenguas Chaqueñas II. Asun-
ción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 

1974 Etnografía paraguaya I. Asunción: Manuales del Museo Etnográfico 
"Andrés Barbero". 

 

Ulrich, Matthew y Rosemary Ulrich  
1990a Aprendamos el alfabeto chamacoco. Edición de prueba. Puerto 

Diana: ILV. 
1990b Yichewlo (Manual en Chamacoco). Puerto Diana: ILV. 
1990c Letra ÈšÈr ahwoso par oxhũrshur (Alfabeto chamacoco para pintar). 

S.l.: ILV. 



Los zamuco 

323 

Ulrich, Matthew y Rosemary Ulrich  
1990d Yerahlo eyok ler ÈšÈr ahwoso (Cartilla graduada en chamacoco). 

Puerto Diana: ILV/ Parcialidad Indígena Chamacoco. 
1993a Oyayuwat (Anaconda gigante en chamacoco). Asunción: ILV/ Co-

munidades Chamacocas. 
1993b MohnÈhne Èlpiyot hn pokorzta, hutÈta 1 (Cuentos folklóricos: El tigre 

y el mono). Asunción: ILV/ Comunidades Chamacocas. 
1993c MohnÈhne Èlpiyot hõr loshÈpo, hutÈta 2 (Cuentos folklóricos: El tigre 

con los animales). Asunción: ILV/ Comunidades Chamacocas. 
 
Wilbert, Johannes y Karin Simoneau (eds.)  
1987 Folk literature of the Chamakoko Indians. Los Angeles: UCLA Latin 

American Studies 64 (Contribuciones de: José de Alarcón y Cañedo, 
Juan Belaieff, Edgardo Jorge Cordeu, Alberto Vojtĕch Frič, Alfred 
Métraux y Riccardo Pittini). 

 
Zanardini, José y Walter Biedermann 
2001 Los indígenas del Paraguay. Biblioteca Paraguaya de Antropología, 

39. Asunción: CEADUC. 
  [Ishir: pág. 45-60] 
 
Zarratea, Tadeo. 
1987 Derecho consuetudinario Chamacoco. Primer compendio de derecho 

indígena. Suplemento Antropológico, 22/2: 233-239.  


