
 

1 

 

Los pueblos del Gran Chaco y sus lenguas, 
segunda parte: 

Los mataguayo* 

Alain Fabre** 
 
 
 

1. Esta familia lingüística se conoce en la literatura bajo los nombres  
mataco-mataguayo o mataco-maká. El término mataco ha servido 
también para referirse a todos los pueblos de la familia, aunque en la 
actualidad, se concibe más bien como sinónimo de wichí, uno de los 
cuatro miembros de la familia. En un intento de calcular la profundi-
dad temporal de las lenguas mataguayo1, Swadesh (1959) realizó un 
                                         
* Quiero expresar mi agradecimiento a las personas siguientes, quienes comentaron 

versiones anteriores de este trabajo y/o me facilitaron materiales inéditos y/o de di-
fícil acceso: Jan-Åke Alvarsson, Xavier Albó, José Braunstein, Marisa Censabella, 
Luis María de la Cruz, Ana Fernández Garay, Miguel Fritz, Ana Gerzenstein, Han-
nes Kalisch, Marta Marioni y J. Pedro Viegas Barros.  

** Profesor de la Universidad de Tecnología de Tampere (Finlandia). Dirección elec-
trónica: alain.fabre@tut.fi. 

1  Mataguayo se empleó en un principio con referencia a un grupo hoy desapare-
cido, presumiblemente relacionado con los ancestros directos de los wichí. Su em-
pleo es cómodo para hablar del conjunto de los cuatro miembros de esta familia 
lingüística. Las formas que aparecen en Lozano y otras fuentes jesuíticas son 
<mataguas ~ mataguay ~ mataguayes ~ mataguayos> (Lozano 1733/1989). 



 Suplemento Antropológico 

2 

cálculo glotocronológico que arrojó una fecha de 17 siglos mínimos 
de divergencia interna.2 Los cálculos lexicoestadísticos de Tovar 
(1964a) muestran que las dos lenguas más estrechamente emparenta-
das del grupo mataguayo serían el wichí y el chorote, que comparten 
un 50% del vocabulario básico, mientras wichí y nivaklé comparten 
un 33% de vocabulario común y wichí y maká solo 20%. El maká y 
el nivaklé, sin embargo, comparten un 43% de vocabulario básico co-
mún, hecho que podría ser imputado a una situación de contacto areal. 
Es importante recordar que los materiales del maká manejados por 
Tovar para estos cómputos, eran muy deficientes. Provenían de lo que 
Tovar pudo espigar de entre los escasos materiales publicados por 
Hunt sobre dicha lengua. Por ello, serían necesarios nuevos estudios 
comparativos que podrían aprovechar los valiosos datos recogidos en 
el campo entre los maká y chorote por Gerzenstein (v. bibliografía de 
dicha investigadora bajo chorote y maká).  

Geográficamente, la familia lingüística mataguayo se inserta 
dentro de los límites siguientes: hacia el noroeste, el límite sigue una 
línea imaginaria que, partiendo de Villa Montes, en el río Pilcomayo 
(Bolivia), se dirige rumbo al sudoeste pasando or Yacuiba (frontera 
argentino-boliviana), Tartagal, Pichanal, Yuto y San Pedro (provincias 
argentinas de Salta y Jujuy). Desde este último punto, esta línea se di-
rige hacia la zona de Rivadavia, en el río Bermejo/Teuco, prosigue ha-
cia el sudeste siguiendo el curso del Bermejito hasta la zona de Nueva 
Pompeya (provincia del Chaco). Desde dicha localidad, cruce el río 
Teuco/Bermejo (frontera entre las provincias de Chaco y Formosa) 
hasta Pozo del Tigre y Estanislao del Campo, el punto más oriental de 
asentamientos wichí. A partir de allí, la línea se dirige rumbo al nord-
este, cruza el Pilcomayo en la zona de San Martín 2, luego pasa por 

                                         
2 Fecha a partir de la cual el protoidioma mataguayo habría empezado a escindirse 

en ‘lenguas hijas’. Cabe recordar que el valor de la glotocronología para la lin-
güística histórica sigue siendo un tema altamente debatido entre los especialistas. 
En particular, este procedimiento no prevee ningun dispositivo para dar cuenta de 
los contactos areales que se dan entre pueblos vecinos. El cómputo de las diferen-
cias léxicas entre dos o más lenguas puede, sin embargo, servir para formarse una 
idea aproximativa del grado de intercomprensión que se puede esperar entre sus 
hablantes. 



Los mataguayo  

3 

Laguna Escalante, en territorio paraguayo, en la frontera entre los de-
partamentos de Boquerón y Pte. Hayes. Desde aquella zona, prosigue 
hacia el norte, cruzando la ruta Trans-Chaco, y siguiendo esta carre-
tera en dirección al noroeste hasta alcanzar la localidad de Mariscal 
Estigarribia. Luego sigue rumbo al sudoeste hasta la frontera entre Ar-
gentina, Bolivia y Paraguay, en el río Pilcomayo. Desde la triple fron-
tera, sigue el curso del Pilcomayo hasta cerrar el periplo en Villa 
Montes. Queda hoy fuera de estos límites el grupo étnico maká, tras-
ladado frente a la ciudad de Asunción después de la guerra del Chaco.  

Al momento de los primeros contactos con los europeos, los 
pueblos mataguayo parecen haber vivido dentro de los límites arriba 
mencionados, siendo el límite norte conformado por la zona de varia-
ciones del cauce del Pilcomayo medio.  

La familia mataguayo se divide en dos ramas principales, (I y 
II en el cuadro) y comprende los cuatro idiomas siguientes: 

MATAGUAYO 

I II 

Wichí 

(mataco) 

Chorote Nivakle 

(chulupí) 

Maká 

Varios autores han avanzado hipótesis sobre una posible rela-
ción genética entre la familias lingüísticas mataguayo y guaykurú. El 
único intento para comprobar, con metodología científica, los posibles 
vínculos entre los dos grupos citados, se debe a  Viegas Barros (1993-
94). Este autor ofrece una reconstrucción de los protofonemas, de 46 
semejanzas gramaticales y de 71 items lexicales, e incluye tres otras 
lenguas, hoy desaparecidas, el <abipón>, <payaguá> y el <guachí>. 
Este trabajo fundamental aboga a favor de una relación genética entre 
las familias guaykurú y mataguayo, si bien destaca una notable pro-
fundidad temporal. De ser así, el grupo genético mataguayo-guayku-



 Suplemento Antropológico 

4 

rú comprendería cuatro ramas: mataguayo, guaykurú, payaguá y 
guachí. El cuadro propuesto por Viegas Barros es como sigue:3 
 
I Mataguayo 

a. Mataco 
b. Chorote 
c. Niwaklé 
d. Maká 

 
II Guaykurú 

A. Septentrional 
Mbayá (cuyo descendiente es el kadiweo)   

B. Meridional 
a. Complejo Qom (Pilagá, Toba, Mocoví) 
b. Abipón 

III Payaguá 
 
IV Guachí 
 
 

Greenberg (1987) asume la hipótesis de aquellos estudiosos 
quienes sostenían, en base a algunas vagas correspondencias, la exis-
tencia de un parentesco mataguayo-guaykurú, pero lo ubica dentro 
de uno de sus ‘superfilos’, el ‘Macro-Panoan’, que se inserta a su vez 
en un ‘super-superfilo’ aun más improbable, el ‘Ge-Pano-Carib’. Es 
de lamentar que las elucubraciones de Greenberg hayan adquirido 
cierto valor de autoridad en el mundo científico, a través de la voz 
acrítica de algunos de sus colegas, sobre todo teniendo en cuenta sus 
valiosos aportes en otras ramas de la lingüística, en particular su papel 
de pionero para la tipología.      

Cabe recordar que la filiación genética no es la única explica-
ción para las coincidencias que pueden notarse entre varias lenguas. 
Según esta teoría ya clásica, el incremento demográfico en un grupo 
humano suele provocar su fisión en subgrupos más pequeños. La pro-
tolengua se transforma en variedades locales, que dan cabida, con el 
                                         
3  El lector encontrará las principales referencias al payaguá y guachí en la tercera 

parte de este trabajo, “los guaykurú”, próximo a publicarse en el Suplemento An-
tropológico.  



Los mataguayo  

5 

pasar del tiempo, a nuevas lenguas. Tal fue el destino del latín, que 
paulatinamente desapareció, al paso que iban desarrollándose las futu-
ras lenguas románicas. El modelo clásico, sin embargo, no considera 
el factor areal, que induce el efecto contrario de convergencia entre 
lenguas diferenciadas habladas en zonas geográficamente contiguas. 
La dificultad consiste en distinguir los dos tipos de evidencias avanza-
das para determinar la causa de las semejanzas entre dos o más len-
guas. Por otra parte, el parentesco genético y las afinidades areales no 
se excluyen (véase la introdución de la primera parte de esta serie en 
Suplemento Antropológico, junio de 2005).  

  Ya para Hervás (1785: 32-33), la existencia de la ‘nación’ 
mataguayo era establecida. Según él, mataguayo era el nombre de la 
tribu más conocida de los españoles, pero menciona otras:4 <agoyas>, 
<teutes>5, <tainoas> o <tainuyes>, <tañis> 6, <palomos>, <oxo-
tas>. Agrega que aquellos gentilicios han caído en desuso, y que los 
nombres actuales (segunda mitad del siglo XVIII) son: <matakos>, 
<hueshuos>, <pesatupos>, <abuchetas>, <imakos>7 etc, y que to-
das estas tribus hablan un mismo idioma con pequeñas diferencias.     

Brinton (1891: 316) incluyó en la nómina de tribus pertene-
cientes al tronco mataguayo las siguientes: <agoyas>, <atalalas>, 
<enimagas> o <imacos>, <matacos>, <mataguayos>, <ocoles>, 
<palomos>, <taunies>, <teutas>, <vejosos>, <xolotes> y <yoes>. 
En el apéndice lingüístico, Brinton (op.cit., pág. 362), trae a colación 
cortos vocabularios chaqueños, entre los cuales aparece el mataco, 
proveniente de la obra de Fontana y de un manuscrito de D’Orbigny. 
                                         
4  De aquí en adelante, las paréntesis angulares señalan nombres que aparecen en 

fuentes antiguas. Las barras oblicuas, a su vez, son transcripciones fonológicas. 
Cuando los nombres citados son de uso más o menos regular en las fuentes mo-
dernas, aparecen en negritas, sin otro destaque, en cuyo caso se pueden leer apro-
ximadamente como si fueran palabras del castellano. 

5 Este nombre alude a un habitat cercano al río, lo que se ve reflejado en la etimolo-
gía del nombre del río Teuco (wichí /tewuk/, /tektah/ ‘río’). 

6  Para estas tres formas, cp. wichí /tajhni/ ~ /ta i/‘monte’, /tajnhwa/ ‘enemigo’ 
(¿montaraz?).  

7 El gentilicio <imakos>, así como sus variantes, fue aplicado a diversos grupos,   
emparentados o no.     



 Suplemento Antropológico 

6 

Mason (1950) intentó refinar el cuadro, y propuso una división 
del tronco mataguayo en dos ramas principales (las variedades desapa-
recidas van precedidas de un asterisco en el cuadro). Queda claro que 
Mason sobreestimó las diferencias entre las variedades del ‘mataco-
mataguayo’ (A), que divide en dos subgrupos, ‘mataco’ y ‘matagua-
yo’, ubicándoles en un mismo nivel de diferenciación que los subgru-
pos B, ‘chorotí’ y ‘ashluslay’, en cuanto el macá se adscribe a la se-
gunda rama del tronco. Debido a la escasez de datos fiables manejados 
en los tiempos de Mason, no sorprende que su cuadro discrepe en va-
rios puntos del aceptado hoy por la mayoría de los investigadores. 
I MATACO 

A  MATACO-MATAGUAYO 
1. MATACO  

1.1. Guisnay  
1.2. Noctén (octenai) 

2. MATAGUAYO 
2.1. SEPTENTRIONAL: hueshuo8, *pesatupe, *abucheta 
2.2. MERIDIONAL: véjoz 

B CHOROTÍ-ASHLUSLAY 
1. Chorotí (yofuaha) 
2. Ashluslay (chulupí, chonopí9, suhin, sotiagay, tapiété10) 

II MAK'A (ENIMAGÁ, COCHABOTH, GUANÁ11, LENGUA12) 
A ENIMAGÁ: macá (towothli, toosle) 
B *Guentusé 
C Cochaboth-lengua 

                                         
8  Nombre parecido al actual <véjos>. Podría ser mera variante ortográfica de éste.  
9  El término <chunupí/ chulupí> y sus variantes ortográficas, cubren dos lenguas 

diferentes. Por una parte, es equivalente al niwaklé de hoy. Por otra, se refiera a 
una variedad del vilela , lengua que pertenece a otra familia lingüística, el lule-vi-
lela. Estas dos acepciones se confunden a menudo en la literatura.  

10  Investigadores como Nordenskiöld (1910b) suponen que la lengua original del 
grupo étnico tapieté, hoy hablante de una variedad del chiriguano (tupí-guara-
ní), debió ser el “ashluslay” (niwaklé), o una variedad emparentada con éste. De 
ahí que el nombre tapieté aparezca entre esta nómina de subgrupos ashluslay. 

11 El gentilicio guaná se usó también con referencia a  grupos pertenecientes a las 
familias lingüísticas enlhet-enenlhet, arawak y jê [kaingang].  

12 Término utilizado por los españoles para referirse a varios grupos, sean éstos lin-
güísticamente emparentados o no. La palabra se refiere al uso de discos de made-
ra insertados en los labios de varios indígenas.  



Los mataguayo  

7 

Finalmente, Loukotka (1968: 53-56) considera que el tronco 
mataguayo contiene tres ramas:  

(A) lenguas occidentales, a las cuales pertenecen diez idiomas: (1) 
mataco o mataguayo, (2) <vejoz > o <aiyo> o <hueshuo>, (3) 
<teuta>, (4) <tayni>, (5) <ojota>, (6) <taño>, (7) <pesatupe>, (8) 
<nocten> o <octenai>, (9) <guisnai>, y (10) <malbalá>. 

(B) lenguas orientales, con seis idiomas: (1) choroti, <solote>, yofua-
ha o <moianek>, (2) <guentuse>, (3) <choropí> o <churupí>, (4) 
<suhin> o <sújen>, (5) <sotsiagay>, <sotegraic> o <sotirái>, y 
(6) <ashlusláy>, <etehua>, chulupí o <sowuash>. 

 (C) lenguas mixtas, con dos idiomas: (1) <enimaga>, <lilei>, <co-
chabot> o <apqesepqe> y (2) <makká>, <nimacá>13, <toósle>, 
<towothli> o <etaboslé>. Para Loukotka, una lengua es ‘mixta’ 
cuando estima que más de una quinta parte de su vocabulario con-
siste en préstamos. La metodología es poco fiable, pues los cálculos 
de Loukotka se basan en el examen de 45 palabras como máximo, 
cifra que queda muchas veces troncada por la falta de datos.   

Tal como muchos predecesores suyos, Loukotka intenta esta-
blecer una clasificación que mezcla diversos estratos temporales. Ade-
más, incluye como ‘lenguas’ a gentilicios para los cuales no corres-
ponde ningún dato lingüístico. A veces, el motivo de inclusión es una 
antigua citación impresionista, según la cual dos o más grupos ‘se en-
tienden mutuamente’ o ‘hablan un mismo idioma’. Otras veces, el mo-
tivo parece ser meramente geográfico. Loukotka postula a veces len-
guas diferentes, cuando en realidad hay una sola. Así, en su rama 
oriental (B), el lingüista checo considera como lenguas diferentes al 
<choropí>/ churupí (3), al <suhin/ sújen> (4) y al <ashluslay/ ete-
hua/ chulupí/ sowuash>: la primera palabra es una mera variante 
ortográfica de chulupí, que aparece en la nómina de B (6) arriba, 
mientras <suhin/ sújen> es una deformación del gentilicio empleado 
por los enlhet (sevhen, de acuerdo con Kalisch, c.p.), para referirse a 
los chulupí, hoy llamados con más propiedad nivaklé.   

                                         
13  <enimaga> y <nimacá> son variantes de una misma palabra. 



 Suplemento Antropológico 

8 

Replanteando la cuestión de los orígenes de los grupos chaque-
ños actuales, Braunstein (1992-93: 2-3), propone un tercer modelo, al 
que ya hiciera alusión en un estudio anterior (Braunstein 1991-92). 
Según este investigador, *[...] muchos datos parecen indicar que en el 
Chaco se han producido diversos y complejos fenómenos de contacto, 
interferencia y mezcla lingüística. Esto es altamente coherente con lo 
que sabemos sobre la organización social y la etnohistoria de los cha-
queños [...]. Con respecto a la comunicación de los patrimonios cultu-
rales, consideramos así dos clases de movimientos: unos centrípetos, 
de deriva cultural y lingüística en épocas de estabilidad y en el centro 
de los grandes complejos étnicos, y otros centrífugos de mezcla e in-
terferencia en épocas de disrupción y en la periferia de las áreas de 
mayor homogeneidad. De la composición de estas fuerzas debe haber 
emergido la recurrente imagen de unidad regional junto a la sor-
prendente dinámica de diferenciación que presenta una especie de 
caleidoscopio abigarrado de alrededor de medio centenar de unida-
des étnicas discretas que hablan una veintena de lenguas + (énfasis 
añadido). 

 
2. BIBLIOGRAFÍA GENERAL DE LA FAMILIA MATAGUAYO: 
 
Adelaar, Willem F.H. 
2004  The languages of the Andes. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press [“The languages of the Chaco region: Guaicu-
ruan, Matacoan, Zamucoan and Lengua-Maskoy”, pág. 488-
499] 

 

Aguirre, don Juan Francisco 
1793  Véase: Peña, Enrique. 
 
Alvarsson, Jan-Åke  
1993  Seeing but not believing. The dangers of theoretical presup-

positions: Rafael Karsten as an ethnographer of the Gran 
Chaco. Acta Americana. Journal of the Swedish America-
nist Society, 1/2: 59-82.  

1994  El humanitarismo de Nordenskiöld. Kulturrådet. Edición 
especial: Americanistas suecos: 64-82. Estocolmo. 



Los mataguayo  

9 

Anónimo 
1898  Cuadro sinóptico de doce lenguas. Boletín del Instituto 

Geográfico Argentino, XIX: 488-499 [Contiene columnas 
“Guentuse” y “Enimagá”] 

 
Arenas, Pastor 
2004  Los vegetales en el arte del tatuaje de los indígenas del 

Gran Chaco. En: M.S. Cipolletti (ed.), Los mundos de aba-
jo, los mundos de arriba. Individuo y sociedad en las tierras 
bajas, en los Andes y más allá: 249-274. Quito: Abya-Yala. 

 
Arenas, Pastor y Gustavo F. Scarpa 
2003  The consumption of Typha domingensis Pers. (Typhaceae) 

pollen among the ethnic groups of the Gran Chaco, South 
America. Economic Botany, 57/2: 181-188.  

 
Arias, Francisco Gavino de 
1837  Diario de la Expedición reduccional del año 1780 mandada 

practicar por orden del virrey de Buenos Aires. Colección 
de obras y documentos relativos a la historia antigua y mo-
derna de las provincias del Río de La Plata, VI, 14. Buenos 
Aires. 

 
Arnott, John  
1935  La vida amorosa y conyugal de los indios del Chaco. Revis-

ta Geográfica Americana, Año 3, No26. Buenos Aires. 
 
Baldrich, J. Amadeo  
1889  Los indios Mataguayos. Boletín del Instituto Geográfico 

Argentino, 10: 214-433. Buenos Aires. 
 
Barbarán, Francisco Ramón  
1996  Iniciativas de desarrollo aborigen en la Provincia de Salta, 

Argentina. Suplemento Antropológico, 31/1-2: 347-412.  
2001  El aborigen del Chaco Salteño: iniciativas de desarrollo. 

Período 1969-1992. Centro de Estudios Indígenas y Colo-
niales, Universidad Nacional de Jujuy. 



 Suplemento Antropológico 

10 

Bartolomé, Miguel Alberto  
1972  The situation of the Indian in Argentine: the Chaco area and 

Misiones. En: W. Dostal (ed.), The situation of the Indian in 
South America: 218-251. Ginebra. 

 

Beck, Hugo Humberto 
1994  Relaciones entre blancos e indios en los territorios nacio-

nales de Chaco y Formosa, 1885-1950. Cuadernos de Geo-
historia Regional, 29. Resistencia: Instituto de Investiga-
ciones Geohistóricas/ CONICET. 

 

Belaieff, Juan  
1941a  Los indios del Chaco paraguayo y su tierra. Revista de la 

Sociedad Científica del Paraguay, 5/3: 1-48.  
1941b  Mapa etnográfico del Chaco paraguayo. Asunción: Socie-

dad Científica del Paraguay. 
1946  The present-day Indians of the Gran Chaco. En: J.H. Ste-

ward (ed.), Handbook of South American Indians, 1: 371-
380. Washington. 

1978  Los indios del Chaco paraguayo y su tierra. En: Augusto 
Roa Bastos (ed.), Las culturas condenadas: 112-135. Mé-
xico, D.F.: Siglo XXI. 

 

Boggiani, Guido  
1900a  Lingüística sudamericana. Datos para el estudio de los 

idiomas Payaguá y Machicui. Congreso Científico Latino-
Americano, Trabajos de la 4a sección: 203-282. Buenos 
Aires. 

1900b  Compendio de etnografía paraguaya moderna. Revista del 
Instituto Paraguayo, Año 3, No 23/24.  

 

Braunstein, José A.  
1983  Algunos rasgos de la organización social de los indígenas 

del Gran Chaco. Instituto de Ciencias Antropológicas, Publ. 
No 2. Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos 
Aires. 

1992-3a Presentación: esquema provisorio de las tribus chaqueñas. 
Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 4: 1-8. Las 
Lomitas, Formosa. 



Los mataguayo  

11 

Braunstein, José A.  
1992-3b Presentación. Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran Cha-

co, 5: 1-3. Las Lomitas, Formosa. 
1996  Clasificación de las lenguas y pueblos del Gran Chaco. En: 

Herminia E. Martín & Andrés Pérez Diez (eds.), Lenguas 
indígenas de Argentina 1492-1992: 19-32. San Juan: Uni-
versidad Nacional de San Juan. 

 
Braunstein, José A. y E. Herminia Martín  
1990-1  Nuevos rumbos de la etnolingüística chaqueña. Hacia una 

Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 2: 3-12. Las Lomitas, 
Formosa. 

 
Brinton, Daniel G. 
1891  The American race. A linguistic classification and ethno-

graphic description of the native tribes of North and South 
America. New York [“Mataco stock”: pág. 310, 313-316, 
362] 

1898  The linguistic cartography of the Chaco region. Procee-
dings of the American Philosophical Society, XXXVII/ 158: 
178-205. 

1946  La raza americana. Buenos Aires. 
 
Camaño y Bazán, Joaquín 
1931  Etnografía rioplatense y chaqueña. Revista de la Sociedad 

de los Amigos de la Arqueología de Montevideo, 5: 309-
343. 

 
Campbell, Lyle 
1997  American Indian languages. The historical linguistics of 

Native America. Oxford: Oxford University Press. 
  [“Matacoan”: pág. 193-192] 
 
Campos, Daniel 
1888  De Tarija a la Asunción. Buenos Aires. 



 Suplemento Antropológico 

12 

Canals Frau, Salvador 
1953  Las poblaciones indígenas de la Argentina. Su origen, su 

pasado, su presente. Buenos Aires: Editorial Sudamericana 
[“Los Matacos y congéneres del Chaco occidental”: pág. 
317-334]. 

 
Cardoso, Efraim 
1959  Historiografía paraguaya. I: Paraguay indígena, español y 

jesuita. México. 
 
Censabella, Marisa 
1999  Las lenguas indígenas de la Argentina. Buenos Aires: Eu-

deba. 
 
Clastres, Pierre  
1980a  Archéologie de la violence: la guerre dans les sociétés 

primitives. En: Pierre Clastres, Recherches d'anthropologie 
politique. París: Ed. du Seuil. 

1980b  Malheur du guerrier sauvage. En: Pierre Clastres, 
Recherches d'anthropologie politique. París: Ed. du Seuil. 

 
Cordeu, Edgardo y Miguel A. de los Ríos  
1982  Un enfoque estructural de las variaciones sociocultural de 

los cazadores-recolectores del Gran Chaco. Suplemento 
Antropológico, 17/1. 

 
Cordeu, Edgardo y Alejandra Siffredi  
S.f.  Caleidoscopios de la razón. Análisis simbólico de cuatro 

mitos chaqueños (ms.). 
 
Chase-Sardi, Miguel  
1972  La situación actual de los indígenas del Paraguay. 

Asunción: Centro de Estudios Antropológicos. 
1981  La antropología aplicada en el Chaco paraguayo. Suplemen-

to Antropológico, 16/2: 157-166. 
1988  Relaciones inter-étnicas. Clasificación de las sociedades y 

culturas indígenas del Paraguay. Suplemento Antropológico, 
23/2: 51-59. 



Los mataguayo  

13 

Chase-Sardi, Miguel y M.A. Enciso  
1990  Situación sociocultural, económica, jurídico-política actual 

de las comunidades indígenas en el Paraguay. Asunción: 
CIDSEP, Universidad Católica. 

 
De la Cruz, Luis María  
1987  Comunidades Aborígenes: Grupos Indigenistas del Chaco 

Salteño. Propuesta de cooperación y coordinación de accio-
nes. Propuesta para la Ejecución de una Política Social pa-
ra la Provincia de Salta. Secretaría de Estado de Seguridad 
Social, Gobierno de la Provincia de Salta: 24-33. Salta.  

1989a  La Situación de Ocupación Territorial de las Comunidades 
Aborígenes del Chaco Salteño y su Tramitamiento Legal. 
Pastoral de la Tierra, Cuaderno no 2: 1-47. Buenos Aires. 

1989b  La Situación de Ocupación Territorial de las Comunidades 
Aborígenes del Chaco Salteño y  su Tramitamiento Legal. 
Suplemento Antropológico, 24/2: 87-144.  

1990  Grupos aborígenes de Formosa. Localización e identidad 
étnica (mapa). 

1993  El Subsistema Pilcomayo Medio y los Grupos Indígenas. 
Disertación en Panel sobre "Problemática del Pilcomayo", 
organizado por el Centro de Investigaciones de la UNAF: 
1-5 y mapas. Formosa. 

 
DGEEC (DIRECCIÓN GENERAL DE ESTADÍSTICA, ENCUESTAS Y CENSOS) 
2003  II Censo Nacional Indígena de Población y Viviendas 2002. 

Pueblos indígenas del Paraguay. Resultados finales. 
Asunción: Dirección General de Estadística, Encuestas y 
Censos.  

2004 Atlas de las comunidades indígenas en el Paraguay. Asun-
ción. http://www.dgeec.org.py 

  (“Familia lingüística Mataco-Mataguayo”: pág. 449-502) 
 
Durán Estrago, Margarita 
2000  La Misión del Pilcomayo, 1925-2000. Memoria Viva. Bi-

blioteca Paraguaya de Antropología, 35. Asunción: Vicaria-
to Apostólico del Pilcomayo/ CEADUC. 



 Suplemento Antropológico 

14 

Fabre, Alain 
1998  Manual de las lenguas indígenas sudamericanas, vol. II. 

Munich: Lincom Europa [“Mataguayo”: pág. 749-774] 
en prep.  La expresión de la posesión en las lenguas del Gran Chaco. 

Estudio de lingüística tipológica y areal. 
en prep.  Linguistic gender in language families of the Gran Chaco 

(Paraguay and Argentina) and surrounding areas: A compa-
rative and typological study. 

en prep.  Motion and position affixes in three language families of 
the Gran Chaco (Argentina and Paraguay): Guaykurú, Ma-
taguayo, and Enlhet-Enenlhet: An areal survey. 

 
Fernández Cornejo, Juan Adrián 
1836  Expedición al Chaco por el río Bermejo. Colección de 

obras y documentos relativos a la historia antigua y moder-
na de las provincias del Río de La Plata, IV, 11. Buenos 
Aires. 

1937  Diario de la primera expedición al Chaco emprendida en 
1780. Colección de obras y documentos relativos a la 
historia antigua y moderna de las provincias del Río de La 
Plata, VI, 7. Buenos Aires. 

 
Fernández Lávaque, Ana María  
1997  Las etnías y lenguas aborígenes en Salta. Situación actual y 

perspectivas de evolución. Allpanchis, 29/50: 169-184. 
Cuzco. 

 
Fri…, Alberto Vojtch  
1906  Eine Pilcomayo-Reise in den Chaco Central. Globus 89/14: 

213-220 y 89/15: 229-234. 
 
Gandía, Enrique 
1929  Historia del Gran Chaco. Buenos Aires: J. Roldán y Cía. 
 
García Aldonate, Mario 
1994 ...y resultaron humanos. Fin de las culturas nativas en 

territorio argentino. Madrid: Compañía Literaria. 



Los mataguayo  

15 

García-Miguel, José María 
2001  Tipología de las variaciones de diátesis en las lenguas ame-

rindias. En: Julio Calvo (ed.), Contactos interlingüísticos e 
interculturales en el mundo hispano, vol. 1: 209-238. Insti-
tuto Valenciano de Lenguas y Culturas Amerindias, Univer-
sidad de Valencia. 

 
Gerzenstein, Ana y Beatriz Gualdieri  
2003  La armonía vocálica en lenguas chaqueñas de las familias 

Guaicurú y Mataguaya. LIAMES, 3. Campinas, SP. 
2004  Las consonantes laterales y las labializadas en lenguas 

mataguayas del Chaco argentino-paraguayo. En: Z. Estrada 
Fernández, A.V. Fernández Garay y A Álvarez González 
(eds.), Estudios en lenguas amerindias. Homenaje a Ken L. 
Hale: 183-197. Hermosillo: Universidad de Sonora. 

 
Gianecchini, Fray Doroteo 
1996  Historia natural, etnografía, geografía, lingüística del 

Chaco boliviano. Tarija: Fondo de Inversión Social/ Centro 
Eclesial de Documentación Tupac Katari. 

 
Gianelli, Luciano 
2004  Dimensiones del multilingüismo y la nueva Babel estructu-

rada (Chaco Paraguayo). Suplemento Antropológico, 39/2: 
217-280.  

 
Giordano, Mariana 
2003  Intrusos o propietarios. Argumentos y percepciones sobre el 

derecho a la propiedad de la tierra del indígena chaqueño. 
Gazeta de Antropología, 19. 

  http://www.ugr.es/~pwlac/G19_26Mariana_Giordano.html 
 
Gordillo, Gastón y Gustavo Porini 
2001  La declinación de la caza comercial entre los aborígenes del 

Chaco argentino. Un análisis histórico antropológico. Suple-
mento Antropológico, 325-354.  

 



 Suplemento Antropológico 

16 

Greenberg, Joseph H. 
1987  Language in the Americas. Stanford: Stanford University 

Press. 
 
Grubb, Wilfred Barbrooke  
1904  Among the Indians of the Paraguayan Chaco. Londres: 

South American Missionary Society. 
1910-11 The Argentine Chaco. Exploring South America. South 

American and the Kingdom of Christ. South American Mis-
sionary Society Annual Report: 79-82. Londres. 

 
Gualdieri, Beatriz y Ana Gerzenstein  
2003  La armonía vocálica en lenguas chaqueñas de las familias 

Mataguaya y Guaycurú. Ponencia del Simposio ALL-15, 
51o Congreso Internacional de Americanistas, Santiago. 

 
Guevara, P. 
1836  Historia del Paraguay, Río de La Plata y Tucumán. Colec-

ción de obras y documentos relativos a la historia antigua y 
moderna de las provincias del Río de La Plata, Buenos 
Aires. 

 
Hack, Henk 
1978  Indios y mennonitas en el Chaco paraguayo (I). Suplemento 

antropológico, 13/1-2: 207-260. 
1979  Indios y mennonitas en el Chaco paraguayo (II). Suplemen-

to antropológico, 14/1-2: 201-248. 
1980  Indios y mennonitas en el Chaco paraguayo (III). Suplemen-

to antropológico, 15/1-2: 45-137. 
 
Henry, Jules  
1936  The liguistic position of the Ashlushlay Indians. Internatio-

nal Journal of American Linguistics, 10: 86-91. 
 
Heredia, Luis Domingo 
1984  El choque cultural y el problema del mantenimiento de la 

identidad en el proceso de aculturación entre aborígenes 
chaquenses. Comechingonia, Año 2, No. 4. 



Los mataguayo  

17 

Hernández, Isabel 
1992  Los Indios de la Argentina. Madrid: MAPFRE. 
 
Hervás, Lorenzo 
1785  Catalogo delle lingue conosciute e notizia della loro 

affinitá, e diversita’. Cesena (Véase también: Tovar, 1986). 
 
Herrmann, Wilhelm  
1908  Die ethnographische Ergebnisse der deutschen Pilcomayo-

Expedition. Zeitschrift für Ethnologie, 40: 120-137. 
 
Hunt, Richard  J.  
1915  El choroti o yófuaha, con vocabularios lengua-enimaga o 

towothli y chunupí o suhin. Revista del Museo de La Plata,  
23/1-5. 

 
Huonder, P. Anton 
1902  Die Völkergruppierung im Gran Chaco in 18. Jahrhundert. 

Nach der spanischen Handschrift eines unbekannten Verfas-
sers veröffentlicht. Globus, 81: 387-391 

 
Imbelloni, José  
1936  Lenguas indígenas del territorio argentino. In: Historia de 

la Nación Argentina, vol. 1: 177-205. Buenos Aires: Junta 
de Historia y Numismática Americana. 

 
INDI  
1982  Censo y estudio de la población indígena del Paraguay 

(1981). Asunción: Instituto Paraguayo del Indígena (INDI). 
 
Jolís, José 
1972  Ensayo sobre la historia natural del Gran Chaco. Resisten-

cia: Universidad Nacional del Nordeste. 
   (Original de 1789). 
 
Karsten, Rafael  
1914  Indian games in the Gran Chaco. The Field, CXXIII/ 3191: 

416-417. 



 Suplemento Antropológico 

18 

Karsten, Rafael  
1915a  Indian dances in the Gran Chaco (South America). Öfver-

sikt af Finska Vetenskasps-Societetens Förhandlingar, 
1914-1915, LVII/3 B: 1-33. 

1915b  Något om Gran Chaco, dess natur och folk. Terra, 27: 23-
37. 

1930  Ceremonial games of the South American Indians. Com-
mentationes Humanarum Litterarum, 3/2: 1-38. Helsinki.  

1932  Indian tribes of the Argentine and Bolivian Chaco. Helsing-
fors: Societas Scientiarum Fennica. Commentationes Hu-
manarum Litterarum 4/1. 

1964  Studies in the religion of the South American Indians East 
of the Andes. Helsinki: Societas Scientiarum Fennica. Com-
mentationes Humanarum Litterarum 29. 

 
Kersten, Ludwig  
1905  Die Indianerstämme des Gran Chaco. Internationales Ar-

chiv für Ethnographie, 17: 1-75. 
1968  Las tribus indígenas del Gran Chaco hasta fines del siglo 

XVIII: Una contribución a la etnografía histórica de Sud-
américa. Resistencia: Universidad Nacional del Nordeste 
(Traducción del original de 1905). 

 
Klein, Harriet Mannelis E. 
1985  Current status of  Argentine indigenous languages. En: H.E. 

Manelis Klein & Louisa R. Stark (eds.), South American In-
dian Languages. Retrospect and Prospect: 691-731. Austin. 

 
Klein, Harriet Mannelis y José A. Braunstein 
2002  Contacts and language intermixing among Chaco indigen-

ous populations. Ponencia al LSA Annual Meetings 2002. 
 
Klein, Harriet Mannelis E. y Louisa R. Stark  
1977  Las lenguas indígenas del Chaco paraguayo. Anthropologi-

cal Linguistics, 19/8: 378-401. 
1983 Las lenguas indígenas del Chaco Paraguayo. En: Bernard 

Pottier (ed.), América Latina en sus lenguas indígenas. Ca-
racas (traducción de Klein & Stark 1977). 



Los mataguayo  

19 

Klein, Harriet Mannelis E. y Louisa R. Stark  
1985 Indian languages of the Paraguayan Chaco. En: H.E.M. 

Klein y L.R. Stark (eds.), South American Indian languag-
es. Retrospect and prospect: 802-845. Austin: University of 
Texas Press (reedición de Klein y Stark 1977). 

 
Krieg, Hans  
1934  Chaco-Indianer, ein Bilderatlas. Wissenschaftliche Ergeb-

nisse der deutschen Gran Chaco Expedition. Stuttgart: Stre-
cker und Schröder. 

1939  Indianerhunde im Gran Chaco. Physis, 16/48: 153-158. 
 
Lafone-Quevedo, Samuel A. 
1893a  Lenguas argentinas. Biblioteca Lingüística del Museo de 

La Plata, Vol. 4. 
1893b  La Raza americana de Brinton. Estudio crítico. Boletín del 

Instituto Geográfico Argentino, 14: 500-528. 
1896  Lenguas argentinas. Buenos Aires: P.E. Coni. 
   (Reedición de Lafone-Quevedo 1893a). 
1899  Progresos de la etnología en el Río de La Plata durante el 

año 1898. Boletín de la Sociedad Geográfica Argentina, 20: 
3-64. 

1912  Pronominal classification of certain South American Indian 
stocks. Buenos Aires: Coni Hnos. 

 
Loukotka, Čestmír 
1968  Classification of South American languages. Los Angeles: 

UCLA [“Mataco stock”: pág. 53-56] 
 
Lozano, Pedro  
1941   Descripción corográfica del Gran Chaco Gualamba. Publ. 

número 288 de la Universidad  Nacional de Tucumán (Con-
tiene el mapa del P. Machoni: Descripción de las Provin-
cias del Chaco y confinantes segun las relaciones modernas 
y noticias adquiridas por diversas entradas de los Misione-
ros de la Compañía de Iesus que se han hecho en este siglo 
de 1700). 



 Suplemento Antropológico 

20 

Mann, W. 
1968  An enquenched flame: A short history of the South Ameri-

can Missionary Society. Londres: South American Missio-
nary Society. 

 
Martín, Herminia y José A. Braunstein  
1990-1  Nuevos rumbos de la etnolingüística chaqueña: geografía, 

historia y difusión. Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran 
Chaco, 2: 3-12. Las Lomitas, Formosa. 

 
Martínez, Angelita 
2004  Lenguas amerindias en Argentina. En: Ariadna Lluís i Vi-

dal-Folch & Azucena Palacios Alcaine (eds.), Lenguas vi-
vas en América Latina. Barcelona/ Madrid: Institut Català 
de Cooperació Iberoamericana/ Universidad Autónoma de 
Madrid. 

 
Martínez Sorasola 
1992  Nuestros paisanos los Indios. Buenos Aires: Emecé. 
 
Mashnshnek, Celia Olga  
1974  Mitología de los Mataco, Chorote y Chulupí. Cuadernos 

Franciscanos 35. Salta. 
197   El mito en la vida de los aborígenes del Chaco Central. 

Presencia y actuación de las teofanias. Scripta Ethnologica, 
4/1. 

 
Mason, John Alden  
1950  The languages of South American Indians. En: J.H. Steward 

(ed.), Handbook of South American Indians, vol. 6: 161-
317. Washington [‘Macro-Guaicuruan’: pág. 201-206] 

 
Matorras, Gerónimo 
1837  Diario de la expedición hecha en 1774 a los países del 

Gran Chaco desde el Fuerte del Valle. Colección de obras y 
documentos relativos a la historia antigua y moderna de las 
provincias del Río de La Plata, VI, 6. Buenos Aires. 



Los mataguayo  

21 

Melià, Bartomeu 
2004a  Una visión desde el Censo 2002. Las lenguas indígenas en 

el Paraguay. Acción. Revista Paraguaya de Reflexión y 
Diálogo, 249: 14-18. 

2004b Las lenguas indígenas del Paraguay. Una visión desde el 
Censo 2002. En: J.A. Argenter y R. Mckenna Brown (eds.), 
Endangered languages and linguistic rights on the margins 
of nations. Proceedings of the Eighth FEL Conference, Bar-
celona, 1-3 October 2004: 77-87. Bath: Foundation of En-
dangered Languages. 

 
Messineo, Cristina  
1992-3  Encuesta lingüística. Hacia una Nueva Carta Étnica del 

Gran Chaco, 4: 99-108. Las Lomitas, Formosa.  
 
Métraux, Alfred  
1942  Linguistic affinities of the Enimaga (Cochaboth) group. 

American Anthopologist, 44:  720-721.  
1944  Estudios de etnografía chaquense. Anales del Instituto de 

Etnografía Americana 5. Mendoza: Universidad Nacional 
de Cuyo. 

1946  Ethnography of the Chaco. En: J.H. Steward (ed.), Hand-
book of South American Indians, 1: 197-370. Washington. 

 
Mitre, Bartolomé 
1910  Catálogo razonado de la sección “Lenguas americanas”, 

Vol. 2. Buenos Aires: Coni Hnos. 
 
Morillo, Francisco 
1837  Diario del viage al río Bermejo. Colección de obras y 

documentos relativos a la historia antigua y moderna de las 
provincias del Río de La Plata, VI, 8. Buenos Aires. 

 
Münzel, Mark 
1978  Die Chaco-Indianer. En: Wolfgang Lindig y Mark Münzel, 

Die Indianer. Kulturen und Geschichten der Indianer Nord- 
Mittel- und Südamerikas. Munich. 



 Suplemento Antropológico 

22 

Najlis, Elena L.  
1971  Premataco phonology. International Journal of American 

Linguistics, 37/2: 128-130.  
1984  Fonología de la protolengua mataguaya. Cuadernos de 

Lingüística Indígena, 9. Universidad de Buenos Aires. 
 
Nordenskiöld, Erland  
1910a  Indianlif i El Gran Chaco (Sydamerika). Estocolmo: Albert 

Bonniers Förlag. 
1910b  Sind die Tapieté ein guaranisierter Chacostamm? Globus, 

98/12: 181-186.  
1912  La vie des Indiens dans le Chaco. Revue de Géographie, 

6/3. París. 
1919  An ethno-geographical analysis of the material culture of 

two tribes in the Gran Chaco. Comparative Ethno-graphic 
Studies 1. Göteborg. 

 
OMI (Misioneros Oblatos de María Inmaculada) 
S.f.  Misión del Pilcomayo/ Provincia de Paraguay 
   http://www.omi.org.py/esp/provincia_paraguay.html 
 
Palavecino, Enrique  
1928  Las tribus aborígenes del Chaco Occidental. Anales de la 

Sociedad Argentina de Estudios Geográficos, Gaea, 3/1. 
Buenos Aires. 

1935a  Notas sobre la religión de los indios del Chaco. Revista 
Geográfica Americana 3/21. Buenos Aires. 

1935b  Breve noticia sobre un viaje etnográfico al Chaco central. 
Revista Geográfica Americana 4/23: 77-84. Buenos Aires. 

1936  Las culturas aborígenes del Chaco. Historia de la Nación 
Argentina, vol. 1: 429-472. Buenos Aires. 

1964  Algunas notas sobre la transculturación del indio chaqueño. 
Runa, 9: 379-389.  

1965  Introducción al problema indígena chaqueño. Primera 
Convención de Antropología. Resistencia: Universidad Na-
cional del Nordeste. 

 



Los mataguayo  

23 

Pelleschi, Giovanni  
1881  Otto mesi nel Gran Ciacco. Florencia. 
 
Peña, Enrique 
1899  Etnografía del Chaco. Manuscrito del Capitán de fragata 

Don Juan Francisco Aguirre (1793). Introducción de Enri-
que Peña. Boletín del Instituto Geográfico Argentino, 19: 
464-510. 

 
Pérez Bugallo, Rubén  
1983-85  El tambor de agua chaquense. Cuadernos del Instituto Na-

cional de Antropología, 10: 175-198. 
1994  Instrumentos musicales del Chaco Argentino vinculados 

con la atracción sexual. Cuadernos del Instituto Nacional de 
Antropología y Pensamiento Latinoamericano, 15: 141-
166. 

1997  Katináj. Estudio de etno-organología musical chaquense. 
Buenos Aires: Ediciones Búsqueda de Ayllu.  

 
Pérez Diez, Andrés  
1977  Los grupos aborígenes del Chaco Centro-Occidental: sus 

denominaciones. Cuadernos Franciscanos 41: 19-27. Salta. 
 
Rabey, Mario y Omar Jerez 
1998-99 La frontera en los tiempos del cólera: una etnografía de tras-

humancias internacionales. Cuadernos del Instituto Nacio-
nal de Antropología y Pensamiento Latinoamericano, 18: 
339-357. 

 
Renshaw, John  
1988a  Property, resources and equality among the Indians of the 

Paraguayan Chaco. Man, 23. 
1988b  Language and ethnicity in the Paraguayan Chaco. Comuni-

cación al XLIVo Congreso Internacional de Americanistas, 
Amsterdam (ms.). 

 



 Suplemento Antropológico 

24 

Rivet, Paul & Čestmír Loukotka 
1952  Langues de l’Amérique du Sud et des Antilles. In: A. Mei-

llet & Marcel Cohen (eds.), Les langues du monde, Tome II: 
1099-1160. Paris: CNRS [“Famille Matako-Maká”: pág. 
1133-1134] 

 
Rona, José Pedro  
1969-72  Extensión del tipo chaqueño de lenguas. Revista de Antro-

pologia, 17/20: 93-103. São Paulo. 
 
Ruiz, Irma 
1985  Los instrumentos musicales de los indígenas del Chaco cen-

tral. Revista del Instituto de Investigación Musicológica 
“Carlos Vega”, 6: 35-78. 

 
Rydén, Stig  
1936  Chaco. En resa bland fornlämningar och indianer i argen-

tinska och bolivianska Chaco. Göteborg: Förlagaktiebolaget 
Västra Sverige. 

 
Sánchez, Sandra y Gabriela Sica 
1990  La frontera oriental de Humahuaca y sus relaciones con el 

Chaco. Boletín del Instituto Francés de Estudios Andinos, 
19/2: 469-497. 

 
Sánchez Labrador, José 
1910  El Paraguay católico, I-II-III. Buenos Aires: Coni Hnos. 
 
Schindler, Helmut  
1967  Die Inimacá und die Macá. Anthropos, 62: 453-486. 
1983  Die Reiterstämme des Gran Chaco. Berlin: Reimer Verlag. 
1984  Los Inimacá y los Macá. Suplemento Antropológico, 19/2: 

87-138 (Traducción de Schindler 1967). 
1985  Equestrian and non-equestrian Indians of the Gran Chaco 

during the Colonial period.  Indiana, 10: 451-464. Berlín. 
 



Los mataguayo  

25 

Serrano, Antonio 
1947  Los aborígenes argentinos. Síntesis etnográfica. Buenos 

Aires: Ed. Nova. 
 
Siffredi, Alejandra 
2000  Ciencia, espiritualidad y ética. Desde la perspectiva del na-

tivo y la del etnólogo. Cuadernos de Bioética, 36. 
http://cuadernos.bioetica.org/doctrina36.htm 

 
Stunnenberg, Peter W.  
1993  Entitled to land. The incorporation of the Paraguayan and 

Argentinean Gran Chaco and the spatial marginalization of 
the Indian people. Nijmegen Studies in Development and 
Cultural Change, Nr. 15. Saarbrücken/ Fort Lauderdale: 
Verlag Breitenbach Publishers. 

 
Susnik, Branislava  
1959  Afinidades estructurales del verbo chulupí y mak'a. Boletín 

de la Sociedad Científica del Paraguay y del Museo 
Etnográfico Andrés Barbero, 3, Miscellanea 1. Asunción. 

1961  Apuntes de etnografía paraguaya I. Asunción: Museo Etno-
gráfico “Andrés Barbero”. 

1962  Algunas palabras culturales del área chaqueña. Boletín de la 
Sociedad Científica del Paraguay, 6: 33-68. 

1972  Dimensiones migratorias y pautas culturales de los pueblos 
del Gran Chaco y de su periferia (enfoque etnológico). Re-
sistencia: Universidad Nacional del Nordeste. 

1978  Los aborígenes del Paraguay, I. Etnología del Chaco Bo-
real y su periferia (Siglos XVI y XVII). Asunción: Museo 
Etnográfico “Andrés Barbero”. 

1981  Los aborígenes del Paraguay III/1. Etnohistoria de los cha-
queños. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”.  

1982  Los aborígenes del Paraguay IV. Cultura material. 
Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 

1983  Los aborígenes del Paraguay V. Ciclo vital y estructura so-
cial. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 



 Suplemento Antropológico 

26 

Susnik, Branislava  
1984-5  Los aborígenes del Paraguay VI. Aproximación a las creen-

cias de los indígenas. Asunción: Museo Etnográfico “An-
drés Barbero”. 

1986-7  Los aborígenes del Paraguay VII/1. Lenguas chaqueñas. 
Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”. 

1988  Etnohistoria del Paraguay. Etnohistoria de los chaqueños y 
de los guaraníes. Bosquejo sintético. Suplemento Antropoló-
gico, 23/2: 7-50. 

1989  Etnohistoria del Paraguay. América Indígena, 49/3: 431-
490. 

 
Susnik, Branislava y Miguel Chase Sardi 
1996  Los indios del Paraguay. Madrid: MAPFRE. 
 
Swadesh, Mauricio 
1959  Mapas de clasificación lingüística de México y las Améri-

cas. Universidad Nacional Autónoma de México. 
 
Teruel, Ana A. 
1999  El borde occidental de Chaco argentino. Políticas de some-

timiento indígena e integración al estado-nación. Buenos 
Aires: Equipo Naya, CD-Rom Etnohistoria. 

 
Teruel, Ana A. y Omar Jerez (eds.) 
1998  Pasado y presente de un mundo postergado. Estudios de 

antropología, historia y arqueología del Chaco y piede-
monte surandino. Jujuy: Universidad Nacional de Jujuy. 

 
Tomasini, Juan Alfredo 
1978  Contribución al estudio de la conquista y colonización del 

Chaco. Cuadernos Franciscanos, 49. Itinerario, 13: 7-19. 
Salta. 

 
Tovar, Antonio  
1964a  El grupo mataco y su relación con otras lenguas de América 

del Sur. Actas del 35o Congreso Internacional de America-
nistas, tomo II: 439-452. México. 



Los mataguayo  

27 

Tovar, Antonio  
1964b  Relación entre las lenguas del grupo mataco. En: Homenaje 

a Fernando Márquez Miranda: 370-377. Madrid/Sevilla: 
Seminario de Estudios Americanistas y de Antropología de 
las Universidades de Madrid y Sevilla. 

1986  El lingüista español Lorenzo Hervás. Estudio y selección de 
obras básicas (Edición al cuidado de J. Bustamante) I. Ca-
talogo delle lingue. Madrid: Sociedad General de Librería. 

 

Tovar, Antonio y Consuelo Larrucea de Tovar 
1984  Catálogo de las lenguas de América del Sur. Madrid: Edito-

rial Gredos [“Mataco-mataguayo”: pág. 37-41] 
 

Viegas Barros, José Pedro  
1993-4   )Existe una relación genética entre las lenguas mataguayas 

y guaycurúes? Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran 
Chaco, 5: 193-213. Las Lomitas, Formosa. 

2002  Fonología del Proto-Mataguayo: las fricativas dorsales. En: 
Mily Crevels, Simon van de Kerke, Sérgio Meira y Hein 
van der Voort (eds.), Current Studies on South American 
Languages. Indigenous Languages of Latin America, 3: 
137-148. Leiden: Research School of Asian, African, An 
Amerindian Studies (CNWS), Universiteit Leiden. 

 

Vitar, Beatriz 
1991  Las relaciones entre los indígenas y el mundo colonial en 

un espacio conflictivo: la frontera tucumano-chaqueña en el 
siglo XVIII. Revista Española de Antropología Americana, 
21: 243-278. 

1999  Prácticas abortivas entre las indígenas chaqueñas en el 
siglo XVII. Buenos Aires: Equipo Naya, CD-Rom Etno-his-
toria. 

 

Wright, Pablo G. 
1998 El desierto del Chaco: geografías de la alteridad y el estado. 

En: Ana Teruel y Omar Jerez (eds.), Pasado y presente de 
un mundo postergado. Estudios de antropología, historia y 
arqueología del Chaco y piedemonte surandino: 35-56. 
Universidad Nacional de Jujuy. 



 Suplemento Antropológico 

28 

Wright, Pablo G. 
2003 Colonización del espacio, la palabra y el cuerpo en el Chaco 

argentino. Horizontes Antropológicos, 9/19: 137-157. Porto 
Alegre. 

 
Zanardini, José y Walter Biedermann 
2001  Los indígenas del Paraguay. Asunción: Centro de Estudios 

Antropológicos de la Universidad Católica, Biblioteca 
Paraguaya de Antropología, 39 [nivaclé: pág. 61-74; macá: 
pág. 75-86; manjui: pág. 87-96]. 

 
Zigarán, Julia  
2000  Estado de las lenguas indígenas de la llanura chaqueña en 

Salta - Argentina. En: Luis Miranda (ed.), Actas I Congreso 
de lenguas indígenas de Sudamérica, II: 277-281. Lima: 
Universidad Ricardo Palma. 

 
 
3. CHOROTE 
 
3.1. NOMBRES: 
 

El nombre que más aparece en la literatura es chorote. Gerzenstein 
(1983) indica que los hablantes de la subvariedad 2  (Argentina) se 
autodenominan /jo'wuwa/, mientras que los de la subvariedad 2 (Pa-
raguay) se autodenominan /ma'nuk/.14 Los nivaklé se refieren al sub-
grupo /jo'wuwa/ con el gentilicio manjui (/manxui/), que es la forma 
plural de /manuuk/ (masculino singular). Para referirse a una mujer se 

                                         
14   Nordenskiöld (1929:9) dice que los matacos llaman <mánuc> o <mániuc> a los 

choroti. Gerzenstein (1983) y Tomasini (1995) consideran que el gentilicio es de 
origen nivaklé, hecho confirmado por el diccionario nivaklé de Seelwische 
(1980), que consigna <manuuc> (singular) y <manjui> (plural), traducidos por 
‘chorote(s)’. La palabra wichí correspondiente lleva una sílaba antepuesta: 
/hwomanuk/ (singular) según el vocabulario de Viñas Urquiza (1974). De todas 
maneras, resulta obvio que la raíz del gentilicio es compartida a la vez por el wi-
chí y el nivaklé.  



Los mataguayo  

29 

dice /mance /15. El subgrupo /jo'fwaxa/ es conocido también bajo el 
nombre eklenjui (/eklenxui/), plural de /eklenuk/ (masculino), siendo 
/eklemce/ la palabra con la que se refiere a la mujer. se usa para 
mencionar al subgrupo Tanto /jo'wuwa/ (o para algunos autores 
/jo'wuxwa/ como /jo'fwaxa/ (variante ortográfica: yofwaja) son auto-
denominaciones de dos subgrupos que hablan variedades diferencia-
das. Gerzenstein (1983) menciona como subvariedades del manjui  
/wi'kina 'wos/16 habitantes de la zona donde fue fundada la misión 
Santa Rosa, y /Òa 'waa wos/17.  

Para clasificaciones más finas, ambos subgrupos suelen utilizar 
las denominaciones (relativas en cada caso particular, con referencia 
al curso de los ríos) de /isjam ele/ "abajeños" y /pixiam ele/ "arri-
beños" (de la Cruz, c.p. 1997; Gerzenstein 1983).  

En fecha más reciente, Tomasini (1995) ha retomado el proble-
ma de la clasificación de los grupos asentados en el Paraguay, en base 
a trabajos de campo realizados durante los últimos años. Tomasini re-
calca que, si bien los manjui aceptan de buena gana dicho gentilicio18, 
éste no es el suyo propio. La autodenominación sería más bien enquíj-
was, nombre que el investigador argentino traduce como ‘persona, 
gente’. Los enquíjwas distinguen dos subgrupos, lhimná wos ‘monta-
races’, y lhawá wos ‘los de afuera’.19 

Una lectura detenida de los trabajos sobre los chorote hace 
aparecer cierta ambigüedad acerca del status etnolingüístico de los 

                                         
15   Según Viñas Urquiza (1974, v. más abajo la bibliografía del wichí), los wichí se 

refieren a los chorote con un nombre casi idéntico, si no fuera la primera sílaba: 
/hwomanuk/. Los textos wichí editados por Laureano Segovia llaman a los cho-
rote <fwomanhui>, que es plural del gentilicio citado por Viñas Urquiza. 

16  /wi kina/ ‘norte’, o sea ‘norteños’. 
17  Siffredi (1973) nota <thlawa thlele>, y traduce ‘viento-oeste su morador’. Según 

esta investigadora, éstos vivirían en la zona de la cañada Strongest. 
18 Pronunciado majnuy según Tomasini. 
19 Los vocabularios chorote de Gerzenstein (1979, 1983) no registran la palabra en-

quíjwas.  /Òim na/ es ‘monte’, mientras /Òa 'waa wos/ contiene /Òaxwa/ ‘viento’. 



 Suplemento Antropológico 

30 

chorote. Desde un punto de vista estrictamente lingüístico, el chorote 
puede ser considerado como una sola lengua con variedades locales. 
Sin embargo, los límites borrosos y fluctuantes entre los subgrupos 
llevarían a dudar de la existencia de una entidad étnica bien delimitada 
y abarcadora, bajo la cual todos los hablantes de las variedades de esta 
lengua se sientan incluidos. Es posible asimismo que esta situación se 
deba al estado relativamente poco desarrollado en que se encuentra 
una ‘construcción’ identitaria étnica reconocida por todos los hablan-
tes del chorote. Sea como fuere, éste no sería el único caso de no 
coincidencia entre ‘lengua’ y ‘grupo étnico’. De hecho, tal configura-
ción parece bastante bien reflejar la situación original que imperó en-
tre las poblaciones chaqueñas tradicionales.  

En los informes más antiguos, los chorote son llamados  
<(t)soloti> ~ <xolotas>20 y <moyanek>21.  
 
3.2. ASENTAMIENTOS PRINCIPALES: 
 
3.2.1. Argentina:  
 
Provincia de Salta, en los departamentos de Rivadavia (donde los 
chorote viven junto con toba [familia guaykurú], wichí y niwaklé 
[familia mataguayo]) y de San Martín (donde los chorote viven junto 
con wichí y niwaklé). Se citan los asentamientos siguientes:  

(1) depto. Rivadavia, en el río Pilcomayo: (a) La Merced Vieja, río 
arriba de Misión de La Paz y La Esperanza, en la zona de las tres fron-
teras entre Argentina, Paraguay y Bolivia (b) La Merced Nueva, (c) 
Barrio Nueva Esperanza [Santa Victoria Este], (ch) La Gracia, entre 
La Merced y Misión de La Paz [todos los grupos a-ch son puros cho-
rote-hablantes], (d) La Bolsa [con mayoría de mestizos chorote-niva-
klé], (ch) Misión La Paz [con mayoría de mestizos chorote-nivaklé y 
chorote-mataco], (e) La Curvita [algunas familias mestizadas con ta-
pïi, mataco y toba]. Todos los chorote que viven en estos asenta-
                                         
20 Lozano (1733/1989).  
21   Posiblemente emparentado con  /manuuk/.  



Los mataguayo  

31 

mientos vivían, antes de la guerra del Chaco, en ambas orillas del 
Pilcomayo;  

(2) depto. San Martín: en dos asentamientos periurbanos de ciudad de 
Tartagal: (a) misión Chorote, (b) misión Lapacho Alto; (de la Cruz, 
c.p. 1997; Gerzenstein 1983); 
 
3.2.2. Paraguay:  
 
Depto. Boquerón, (A) Distrito Fernheim: (1) Colonia 22 [107 manjui 
y niwaklé], (2) Yacacvash [135 manjui y niwaklé];  

(B) Distrito Pedro P. Peña: (1) Campo Ampu [51 manjui y niwaklé], 
(2) San Agustín/ Manjui [90 manjui], (3) Santa Rosa [a 30 kms. al 
nordeste de Fortín Hernandarias, con 290 manjui. Según varias fuen-
tes, estos manjui, como muchos otros grupos étnicos chaqueños, están 
en vías de deculturación y alienación debido a la actuación la New 
Tribes Mission que no tolera actitudes que ellos tildan de "no cristia-
nas"] (DGEEC 2003). Chase-Sardi et al. (1990), por su parte, añadían 
que en la localidad de Pedro P. Peña (ex Fortín Guachalla), vivía un 
grupo de entre diez y cuarenta familias manjui, a menudo confundi-
das con los niwaklé. Por otra parte, y según esta misma fuente, desde 
la localidad de Strongest hasta el este de Pedro P. Peña, varios choro-
te todavía vivían en estado selvático, evitando el contacto; 

(C) Distrito Mariscal Estigarribia: Santa Teresita/ Manjui [333 man-
jui] (DGEEC 2003).  

  
 
3.3. DEMOGRAFÍA Y NÚMERO DE HABLANTES: 
 
3.3.1. Argentina: 1.500 hablantes del /jo'wuwa/, más 800 hablantes 
del /jo'fwaxa/ para 1991; 

3.3.2. Paraguay: Las cifras del censo de 2002 (DGEEC 2003) son con-
tradictorias: en la página 21, se presenta un total de 452 manjui. Lue-
go (p. 206), se dice que 489 personas hablan manjui en el hogar. Sin 
embargo, si se suman los datos de las comunidades de San Agustín/ 



 Suplemento Antropológico 

32 

Manjui (90 manjui), Santa Rosa (290 manjui), y Santa Teresita/ 
Manjui (333 manjui), y dejando a un lados las cifras correspondientes 
a las comunidades mixtas manjui-niwaklé, se obtiene un total de 713 
manjui.  Según Ethnologue (1992), habría, para el año 1991, un total 
de 500 hablantes de jo"wuwa. Por su parte, Bartolomé (1989) estimaba 
este grupo en 319  individuos (jo"wuwa). 
 
3.4. DATOS DIVERSOS: 
 
Gerzenstein (1983) recopiló datos sobre los chorote paraguayos en las 
siguientes localidades: Hernandarias, Colonia 22 (Colonia Fernheim, 
con manjui), Santa Rosa (Misión Nueva Tribus, en el depto. Bo-
querón), Prats Gil y Filadelfia. Dicha investigadora divide a los cho-
rote en dos grupos principales, de los cuales ya se habló arriba.  

Como destaca Tomasini (1995), los manjui comparten una lar-
ga historia de alianzas y matrimonios tanto con los chorotes  del gru-
po iojw"eya ~ iojw"aja como con los nivaklé. Por otra parte, Tomasini 
recalca que los manjui tienden a ocultar su filiación étnica. Asimis-
mo, el bilingüismo manjui-nivaklé es frecuente entre ellos, en cuyo 
caso siempre prevalece la última lengua.   
 
   
3.5. BIBLIOGRAFÍA: 
 

Arenas, Pastor y G.F. Scarpa 
Por publ. Edible plants of the Chorote Indians, Gran Chaco, Argenti-

na. Economic Botany. 
 

Bartolomé, Miguel Alberto 
1972  Indian groups in Argentine: the Chaco area and Misiones. 

En: W. Dostal (ed.), The Situation of the Indian in South 
America, World Council of Churches, Geneva. 

 

Califano, Mario , Germán Fernández Guizzetti y Helmut Schindler 
1984-5 Names for the sacred among South American Indians. 

NAOS. Notes and Materials for the Linguistic Study of the 
Sacred, 1. 



Los mataguayo  

33 

Campbell, Lyle y Verónica Grondona 
2005  Linguistic acculturation in Chulupí and Chorote. Ponencia 

al “SSILA Annual Meeting, San Francisco, California, 
January 6-9, 2005. 

 
Cordeu, Edgardo  
1985.  Véase: Wilbert & K. Simoneau (eds.). 
 
Cordeu, Edgardo y Alejandra Siffredi  
1978  La expresión de lo numinoso en dos mitologías del Gran 

Chaco (Apuntes sobre el mito y la intuición de la potencia 
entre los Chamacoco y Chorote). Revista del Instituto de 
Antropología, 6: 156-196. Córdoba: Universidad Nacional 
de Córdoba. 

 
Debenedetti, Salvador  
1910  Véase: Lehmann-Nitsche, Robert 
 
De Los Ríos, Miguel A.  
1977  Contribución al estudio de la organización del tiempo entre 

los yohwaha. Scripta Ethnologica, 4/2: 52-77. 
 
Demarchi, D.A. y L. Seisdeos 
1996  Dermatoglyphics of the Chorote Indians and their relation-

ships with other inhabitants of the Gran Chaco. Annals of 
Human Biology, 23/5: 363-371. 

 
DGEEC  
2003  II Censo Nacional Indígena de Población y Viviendas 2002. 

Pueblos indígenas del Paraguay. Resultados finales. Asun-
ción: Dirección General de Estadísticas, Encuestas y Cen-
sos.  

 
Gerzenstein, Ana  
1978  Lengua chorote, I. Instituto de Lingüística de la Univer-

sidad de Buenos Aires.  
1979  Lengua chorote II. Vocabulario. Archivo de Lenguas Pre-

colombinas 3. Instituto de Lingüística, Universidad de Bue-
nos Aires. 



 Suplemento Antropológico 

34 

Gerzenstein, Ana  
1983  Lengua chorote. Variedad N:o 2. Facultad de Filosofía y 

Letras, Universidad de Buenos Aires. 
1987  The Chorote language: three examples of internal recons-

truction.  Language Sciences, 9/1: 11-15. 
2000  Chorote word list. En: M.R. Key (ed.), Intercontinental dic-

tionary series. Vol 1. South American Indian Languages. Ir-
vine: University of California (CD-Rom). 

 
Gragson, Ted C. 
2003  Orden del caos: clasificación y nomenclatura del paisaje 

Manxuy del Chaco Boreal Paraguayo. Suplemento Antropo-
lógico, 38/1: 199-216. 

 
Hunt, Richard J.  
1915  El choroti o yófuaha, con vocabularios lengua-enimaga o 

towothli y chunupí o suhin. Revista del Museo de La Plata, 
23/1-4: 1-336. 

 
Lehmann-Nitsche, Robert  
1908  Estudios antropológicos sobre los chiriguanos, chorotes, 

matacos y tobas. Anales del Museo de La Plata, I: 53-149. 
1910  Vocabulario chorote o solote. Revista del Museo de La 

Plata, 17: 111-130. 
 
Mashnshnek, Celia Olga  
1972  Algunos personajes de la mitología chorote. Relaciones, 

Sociedad Argentina de Antropología, 6: 109-143.  
1973  La economía de los chorote del Chaco central: algunos as-

pectos mítico-religiosos de la producción. Relaciones, So-
ciedad Argentina de Antropología, 7: 57-63.  

 
Méndez, Marta G., Stella O. Ferrarini, Susana A. Salceda y Horacio 

A. Calandra 
2003  Bioantropología choroti: desde Eric von Rosén hasta hoy. 

Pacarina. Arqueología y Etnografía Americana, 3: 219-
224. Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales de la 
Universidad Nacional de Jujuy. 



Los mataguayo  

35 

Nordenskiöld, Erland  
1910  Indianlif i El Gran Chaco. Estocolmo: Bonniers Förlag. 
1919  An ethno-geographical analysis of the material culture of 

two tribes in the Gran Chaco. Comparative Ethnographic 
Studies 1. Gotemburgo. 

1929  Analyse ethno-géographique de la culture matérielle de 
deux tribus indiennes du Grand Chaco. París: Editions Ge-
net [traducción de Nordenskiöld 1919] 

 
Rodríguez, Héctor y Catalina Buliubasich 
1994  Reseña de una propuesta destinada a la Comsisión Honora-

ria Provincial para la regularización jurídica del Lote Fiscal 
55, en la Provincia de Salta. Cuadernos del Instituto Nacio-
nal de Antropología y Pensamiento Latinoamericano, 15: 
243-254. 

 
Rosen, Eric von  
1904  The Chorotes Indians in the Bolivian Chaco: A preliminary 

report. Estocolmo. 
1906  The Chorotis Indians in the Bolivian Chaco. Proceedings of 

the 14th International Congress of Americanists, vol. 2: 
649-658. Stuttgart. 

1934  La organización social familiar y religión de los Chorotis 
del Chaco. Revista de Geografía Americana, 2. 

 
Schmidt, Max 
1962  Véase: Susnik, Branislava 1962. 
 
Siffredi, Alejandra  
1973  La autoconciencia de las relaciones sociales entre los yoj-

waha-chorote. Scripta Ethnologica, 1: 71-103. 
1974  La vida social de los chorote. Informe preliminar. Cuader-

nos Franciscanos 35: 38-50. Salta. 
1975  La noción de reciprocidad entre los Yojwaja-chorote. 

Scripta Ethnologica, 3/1: 41-70. 
1976  El papel de la polaridad en la intuición de la potencia. 

Scripta Ethnologica, 4/1: 147-155. 



 Suplemento Antropológico 

36 

Siffredi, Alejandra  
1982  Temporalidad y espacio en la cosmovisión chorote-monta-

raz. Tesis doctoral. Buenos Aires. 
1984a  Los niveles semánticos de la cosmovisión chorote. Journal 

of Latin American Lore, 10/1: 87-110.  
1984b  Los niveles semánticos de la cosmovisión chorote. Suple-

mento Antropológico, 19/2: 139-168.. 
1992  Narrativa erótica iojwaha o chorote del Chaco salteño. En: 

M. Chase-Sardi, A. Siffredi y E. Cordeu, El gateo de los 
nuestros: 95-148. Buenos Aires: Ed. del Sol. 

1994  Chorote. En: Johannes Wilbert (ed.), Encyclopedia of 
World Cultures. Volume VII. South America: 124-127. Bos-
ton. MA: G.K. Hall & Co. 

 
Siffredi, Alejandra y Guadalupe Barúa  
1987  Contrastación de un modelo sistemático basado en los 

procesos morfogenéticos y morfoestáticos en los sistemas 
socioculturales chorote y mataco. Suplemento Antropoló-
gico,  22/2: 181-220. 

 
Susnik, Branislava  
1962  Vocabularios inéditos de los idiomas emok-toba y choroti, 

recogidos por el Dr. Max Schmidt. Boletín de la Sociedad 
Científica del Paraguay, 6: 1-32. 

1981  Los aborígenes del Paraguay III/1. Etnohistoria de los 
chaqueños. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbe-
ro”. 

 
Tomasini, Alfredo  
1996  Contribución al estudio de los indios Enquíjwa (Manjui) del 

Chaco Boreal. Folia Histórica del Nordeste, 12: 191-204. 
Resistencia, Chaco. 

 
Tovar, Antonio  
1966  Notas de campo sobre el idioma chorote. Actas y Memorias 

del 36o Congreso Internacional de Americanistas,  España 
1964, vol. 2: 221-227. Sevilla. 



Los mataguayo  

37 

Verna, María Alejandra 
1988  ‘Askinnata’, une expression de la passion amoureuse dans 

la culture chorote. Bulletin de la Société Suisse des 
Américanistes, 52: 57-66. 

 
Wilbert, Johannes y Karin Simoneau (eds.) 
1985  Folk literature of the Chorote Indians. Los Angeles: UCLE 

Latin American Studies 60. 
 
 
4. MAKÁ 
 
4.1. NOMBRES: 
En la actualidad, se conocen como maká.22 De acuerdo con Gerzen-
stein (1995), el pronombre personal  /in-e-khewe-l/ ‘nosotros’ (inclu-
sivo)23, se refiere exclusivamente a un individuo que pertenece al gru-
po étnico maká. En los informes antiguos, los maká, o por lo menos 
diversos grupos cuyos descendientes son, fueron también conocidos 
como <enimagá> (variantes ortográficas: <nemacca>, <inima>, 
<enimas>, <enhymas>24, <niomaca>25), <towothli>, <toothle>/ 
                                         
22 Forma femenina /maka-ki / ‘mujer maká’. De acuerdo con de la Cruz (c.p., 

1997), el gentilicio maká es originalmente el nombre aplicado a este grupo étnico 
por los toba y los pilagá. El diccionario toba de Buckwalter & Buckwalter (2001) 
registra el gentilicio <ñimca> / imka/ (o <nemca>), que traduce precisamente 
‘maká’. 

23   Gerzentein (1995) analiza esta forma como sigue: /in-/ ‘primera persona de plural 
inclusivo’, /-e-khewe/ ‘tema pronominal’, y /-l/ ‘plural’. Se puede también añadir 
el sufijo femenino /-ki / para formar el pronombre equivalente: 
/in-e-khewe-l-ki /.  

24  Fonseca (1986 [=1880]: 269), conversando con algunos kaduweo (familia lin-
güística guaykurú) brasileños, reporta que ellos le preguntaron acerca de los <en-
hymas>, que él no había visto durante su viaje por el río Paraguay: “Mostraram 
muito interesse, senão medo, pelos enhymas ou línguas, indagando se nós os tín-
hamos visto ou se sabíamos deles. São estes uma tribo do Grão-Chaco, o Galam-
ba dos guaicurus, com quem vivem os cadioéus em guerra: seu nome derivase de 
um vocábulo guaicuru, nação de que tambem descendem, o qual quer dizer lin-
guagem ou língua “. 



 Suplemento Antropológico 

38 

<toósle>26, <etabosle>, y <cochaboth>27. Las fuentes antiguas em-
plean el gentilicio <lengua> con referencia a este grupo étnico.28 

Mientras algunos autores hablan de <enimagá> y <lengua> como dos 
grupos étnicos diferentes, otros opinan que los dos nombres son sinó-
nimos. Susnik se hace eco de estas dos tendencias, escribiendo que « 
Dos otras tribus surpilcomayenses asentáronse en el Chaco Paragua-
yo en los siglos XVII y XVIII: los Lengua-Juidgés y los Enimagá-Co-
chaboth. [...]la lengua hablada por los Juiadgés y los Enimagás ape-
nas se diferencia dialectalmente, si bien su filiación lingüística origi-
naria parece haber sido diferente» (Susnik 1981: 49)29. Tal como 
                                                                                                
25  Variante recogida por D’Orbigny (1835), que dice que los toba llaman con este 

nombre a los lengua. 
26  <towothli> y <toothle>/<toósle> son a todas luces variantes de una misma 

palabra. El parecido con la variante  <etabosle> aunque menos claro, es muy 
probable. Todas estas formas son reminescentes del nombre con el que los 
nivaklé de San Leonardo de Escalante y San José de los Esteros, sus vecinos del 
interior del Chaco, conocen a los maká, /Òawoa ai  Òawos/ “campo  sus-
moradores” (gentilicio escrito <Tavoalhai lhavós> por Tomasini 1997: 19 - véase 
la referencia bibliográfica bajo 5.6.). En la actualidad, los enlhet (lengua norte) se 
valen del mismo nombre (<toolhay> /tooÒaj/) para referirse a los maká.   

27  De acuerdo con Boggiani (1900) y Métraux (1946), los <enimagá> llamaban <co-
chaboth> a los ‘lengua’, cualesquiera que éstos hayan sido, pero presumiblemente 
un grupo mataguayo estrechamente emparentado, los que, por su parte, habrían 
empleado este nombre como autodenominación. Según Susnik (1978), el etnóni-
mo <cochaboth> provendría de la palabra <cucha>, que según esta autora signifi-
caría 'hombre, persona', pero ello no pasa de ser una hipótesis, dado que la única 
palabra moderna reminescente de esta forma aparece en el diccionario maká de 
Gerzenstein (1999: 237) bajo la forma /k utsaX/ ‘muy viejo (solo para humanos)’.  

28 La interpretación del gentilicio <lengua>, por otra parte, requiere mucho cuidado 
porque fue aplicado también a otros grupos indígenas. De hecho, señala solamente 
el uso característico del tembetá en el grupo humano objeto de la descripción.  

29 En una publicación ulterior, Susnik (1989: 444-445), añadiendo a la confusión ge-
neral y contradicciones inherentes a sus trabajos, escribe: “ Los cochaboth, de pro-
bable origen lule-vilela, pero lingüísticamente ‘maskoyizados’, cruzaron el río 
Pilcomayo en la segunda mitad del siglo XVII, cuando los eyiguayequi [subgrupo 
meridional de los mbayá-guaykurú] desocuparon las tierras comprendidas entre 
los río Verde y Pilcomayo. Ambas tribus componentes, lengua-juiadge y enimagá, 
reconocían la alianza política intertribal, que implicaba la ‘fraternización’ tribal, 
la no-agresión y la cooperación sociopolítica mutua “. 



Los mataguayo  

39 

puede deducirse de la cita precedente, la literatura antigua se valió 
también del gentilicio <juiadgés>/ <juidgés>/ <juaidgés>.30  
 
4.2. ASENTAMIENTOS PRINCIPALES: 
 
Todos los maká viven en el Paraguay. 

■ Depto. Central (Asunción), Distrito Mariano Roque Alonso: Colo-
nia Maká/ Korumba Kué [un kilómetro antes de Puente Remanso, que 
une Asunción con la orilla chaqueña del río Paraguay, con 941 maká. 
Han conservado muy bien su lengua materna, en su casi totalidad mo-
nolingües (DGEEC 2003); 

■ Depto. Pte. Hayes, (1) Distrito Villa Hayes: Quemkuket (Kenkuket) 
[a 8 kms. del Puente Remanso, en el camino hacia Colonia Falcón, 
rumbo a la frontera argentina, con 230 maká] (DGEEC 2003);  

(2) Distrito Pozo Colorado: Loma Pytã [a unos 15 km al sur 
del camino Pozo Colorado- Gral. Díaz. Se trata de una comunidad ma-
yormente nivaklé, con los cuales cinco familias maká están mestiza-
das. Hasta 1944, su territoria tradicional fue en el Chaco, en la zona de 
Cuatro Vientos, Laguna Guasú y Nanawa (o Fortín Tnte. Ayala, en el 
riacho Monte Lindo, a unos 100 kms. al oeste de Pozo Colorado; 
(Chase-Sardi et al. 1990);  
 
 
 
 

                                         
30  Estas tres formas aparecen en las obras de Susnik. Loukotka (1968) y Tovar 

(1981), en cambio, no la citan. Posiblemente, Métraux (1946: 236) se refiere a 
ellos bajo los nombres <ouajadgè> y <Jugad fechy>, que serían, según el ameri-
canista suizo, su autodenominación. <jugadfechy>, a mi juicio, podría relacionar-
se con <huka> ‘hombre’ (Hunt 1915), que indudablemente corresponde a 
/xukhew/ del maká actual. La forma que más se aproxima a <jugadfechy> en el 
diccionario maká (Gerzenstein 1999: 393), es  //-xukhew-i-fets/ ‘compañeros de’, 
con  /-fe /  (singular), /-fets/ (plural), sufijo que deriva ‘nombres de compañero’ 
(op.cit.: 562)   



 Suplemento Antropológico 

40 

4.3. DEMOGRAFÍA Y NÚMERO DE HABLANTES: 
 
El censo de 2002 proporciona una cifra total de 1.282 maká, de los 
cuales 1.267 hablan su lengua original en el hogar (DGEEC 2003). 
Klein & Stark (1983) estimaban los hablantes del maká en 800 perso-
nas, lo que correspondía al 100% del grupo étnico. La cifra proporcio-
nada por Bartolomé (1989) es de 608 personas. Según datos recogidos 
en 1970 por Chase Sardi (1972), un grupo de 65 maká vivía en la zo-
na de laguna Guasú, Nanawa y Cuatro vientos. Gerzenstein (1992) 
considera que unas 1.000 personas hablan maká.  
 
4.4. DATOS DIVERSOS: 
 
Antiguamente, parece que los maká vivieron en la orilla sur del Pilco-
mayo central. Vellard (1933) reporta enfrentamientos entre pilagá y 
maká en los año 1925. Recorrieron territorios en dirección al nord-
este, hasta alcanzar las cabeceras de los ríos Verde, Montelindo, Ne-
gro y Confuso. Fueron atraídos a la zona de Asunción por el general 
Belaieff después de la guerra del Chaco (1932-35), desde su asenta-
miento de la zona de Cuatro Vientos (depto. Pte. Hayes, al oeste de 
Pozo Colorado y unos 30 kms. al sudoeste de Fortín Ayala (llamado 
también Nanawa), unos 5 kms. al norte del riacho Monte Lindo (brazo 
sur) y quinze kms. del brazo norte del mismo. Varias fuentes (última-
mente por ejemplo Gerzenstein 1994: 30) escriben que la mayoría de 
los maká son monolingües en su lengua ancestral, y que * Sólo el ca-
cique, intermediario entre las autoridades nacionales y la comunidad, 
y algunos hombres adultos tienen una reducida competencia en espa-
ñol adquirida no sistemáticamente, sino a través de contactos esporá-
dico con el blanco [...] +, pero de la Cruz (c.p. 1997) afirma que son 
bilingües maká-guaraní paraguayo (yopará). Se nota que en la ac-
tualidad, varios hombres maká, que venden artesanías en Asunción, 
manejan un castellano rudimentario. 

Para el conocimiento de la lengua maká, son imprescindibles 
los cuidadosos estudios de Gerzenstein.  
 



Los mataguayo  

41 

4.5. BIBLIOGRAFÍA: 
 
Arenas, Pastor  
1982  Recolección y agricultura entre los indios Maka del Chaco 

Boreal. Parodiana 1/2: 171-243. Asunción. 
1983  Nombre y uso de las plantas por los indígenas Maká del 

Chaco Boreal. Parodiana 2/2: 131-229. Asunción. 
1987  Medecine and magic among the Maká Indians of the Para-

guayan Chaco. Journal of Ethnopharmacology 21: 279-295. 
 
Arenas, Pastor , José A. Braunstein , Ana Cristina Dell'Arciprete y 

Fernando Pagés Larraya  
1991  Folk literature of the Makka Indians. (Johannes Wilbert/ 

Karen Simoneau, eds.) UCLA Latin American Studies 77. 
Los Angeles. 

 
Azara, Félix de 
1990  Descripción general del Paraguay. Edición de Andrés 

Galera Gómez. Madrid: Alianza Editorial. 
   (Texto original de principios del siglo XIX). 
 
Belaieff, Juan  
1931  Vocabulario Maccá. Revista de la Sociedad Científica del 

Paraguay,3/2: 53-67.  
1934  Macá: clave y apuntes gramaticales. Revista de la Sociedad 

Científica del Paraguay, 3/4: 124-135.  
1940  El macca. Revista de la Sociedad Científica del Paraguay, 

4/6: 1-111. 
1942  La caza entre los indios Maccá. América Indígena, 2/3: 11-

14. 
 
Braunstein, José A.  
1982  El problema de la significación de la cultura material de 

los Indios Maká. I. La enmarañada historia de los indios 
Maká. II. Objetos culturales en la vida cultural de los Ma-
ká. III. Apéndices I y II textos e iconografía Maká. IV Los 
juegos de hilo. Tesis doctoral, Universidad d. Buenos Aires. 



 Suplemento Antropológico 

42 

Braunstein, José A.  
1984  Maká. En: David Levinson (ed.), Human Relations Area Fi-

les. New Haven. 
1986  Boleadoras maká del Gran Chaco. Archiv für Völkerkunde 

40: 225-234.  
1992 Figuras y juegos de hilo de los Maká. Hacia una Nueva 

Carta Étnica del Gran Chaco,  3: 24-81. Las Lomitas, For-
mosa. 

1994  Maká. En: Johannes Wilbert (ed.), Encyclopedia of World 
Cultures. Volume VII. South America: 215-218. Boston. 
MA: G.K. Hall & Co. 

 
Calvo Pérez, Julio  
1996  [Reseña de] A. Gerzenstein, ALengua Maká@, 1995. Boletín 

Internacional de Lenguas y Culturas Amerindias, 2: 22-25. 
Valencia. 

 
Carvalho Neto, P. de  
1962  Los Macá. Jornadas Internacionales de Arqueología y Et-

nografía, 11 al 15 de noviembre de 1957, vol. 1: 18-26. 
Buenos Aires. 

 
Chase-Sardi, Miguel  
1970  Cosmovisión Mak'a. Suplemento Antropológico, 5/1-2: 

239-246.  
 
De la Cruz, Luis María 
1997  (Comunicación particular 10-2-1997). 
 
DGEEC  
2003  II Censo Nacional Indígena de Población y Viviendas 2002. 

Pueblos indígenas del Paraguay. Resultados finales. Asun-
ción: Dirección General de Estadísticas, Encuestas y Cen-
sos.  

 
Fonseca, João Severiano da 
1986  Viagem ao redor do Brasil 1875-1878. Volume I. Rio de Ja-

neiro: Biblioteca do Exército Editora (Original de 1880). 



Los mataguayo  

43 

Gerzenstein, Ana  
1985  Las partículas determinativas en la lengua macá. Suplemen-

to Antropológico, 20/2: 203-209.  
1989a  Lengua maka. Aspectos de la fonología. Facultad de Filoso-

fía y Letras, Universidad de Buenos Aires (Véase también 
reseña de Calvo Pérez, Julio 1996) 

1989b  Vocabulario de la lengua maká. Informe al CONICET. 
Buenos Aires. 

1991a  Grados de transitividad en el verbo maka. Temas de Lin-
güística Aborigen: 39-56. Buenos Aires. 

1991b  Aspectos de la morfosintaxis del maká. Informe al CONI-
CET. Buenos Aires. 

1992a  Mecanismos de ergatividad en la lengua maka. Revista Lati-
noamericana de Estudios Etnolingüísticos, 7: 5-13. Lima. 

1992b  Los pronombres personales dependientes en la lengua ma-
ká. En: Kovacci, Ofelia (ed.), Actas Jornada de Gramática. 
V Centenario de la Gramática de la Lengua Castellana de 
Elio Antonio de Nebrija: 149-156. Facultad de Filosofía y 
Letras, Universidad de Buenos Aires. 

1993a  Los pronombres personales dependientes en la lengua ma-
ká. Primeras Jornadas de Etnolingüística I: 113-119. Es-
cuela de Antropología, Universidad Nacional de Rosario. 

1993b  La alternancia vocálica en los afijos de la lengua Maká. Ac-
tas de las Primeras Jornadas de Lingüística Aborigen: 107-
112.  

1994a  Aspectos de la lexicografía del maká. Signo & Seña, 3: 
243-263.  

1994b El contacto maká-español: un caso de resistencia etno-lin-
güística. Ponencia a las Jornadas de la teoría lingüística a la 
enseñanza del español (ms.) 

1995a  Lengua Maká. Estudio descriptivo. Archivo de Lenguas In-
doamericanas. Facultad de Filosofía y Letras, Instituto de 
Lingüística, Universidad de Buenos Aires. 

1995b  El registro bilingüe del léxico maká. Un diccionario etnolin-
güístico. Ponencia a las II Jornadas de Lexicografía (ms.) 

1995c  Los pronombres demostrativos en la lengua maká. En: J. 
Shobinger (ed.), Humanismo Siglo XX: 261-268. San Juan: 
Universidad Nacional de San Juan.  



 Suplemento Antropológico 

44 

Gerzenstein, Ana  
1996  La construcción posesiva en la lengua maká. En: E.H. Mar-

tín & A. Pérez Diez (eds.), Lenguas indígenas de Argentina, 
1492-1992. San Juan: Instituto de Investigaciones Lin-
güísticas y Filológicas “Manuel Alvar”, Universidad Nacio-
nal de San Juan. 

1997  El contacto maka-español: un caso de resistencia etno-
lingüística. Ponencia al 49o Congreso Internacional de 
Americanistas, 7-11 de julio 1997. Quito. 

1998a  Diccionario bilingüe lingüístico-etnográfico maká-español 
(DIBLEM). La familia de palabras en el artículo léxico. Ac-
tas de las Terceras Jornadas de Lingüística Aborigen: 143-
154. Buenos Aires. 

1998b  El registro bilingüe del léxico maká. Examen somero de al-
gunas definiciones lexicográficas. IV Encuentro Internacio-
nal de Lingüística en el Noroeste. Tomo I: lenguas indíge-
nas, vol. 2: 359-377. Hermosillo: Universidad de Sonora. 

1999  Diccionario etnolingüístico maká-español. Índice español-
maká. Universidad de Buenos Aires. 

2000a  La transitividad en Maká, una lengua indígena del Chaco 
paraguayo. En: Luis Miranda (ed.), Actas I Congreso de 
lenguas indígenas de Sudamérica, I: 39-66. Lima: Universi-
dad Ricardo Palma. 

2000b La posesión en maká, una lengua aborigen del Chaco 
paraguayo. En: Bruno Staib (ed.), Linguistica romanica et 
indiana. Festschrift für Wolf Dietrich zum 60. Geburtstag: 
501-519. Tübingen. 

2000c  Macá. South American Indian Languages, Computer Data-
base (Intercontinental Dictionary Series, Vo. 1). General 
Editor: Mary Ritchie Key. Irvine: University of California. 
CD-ROM. 

2000ch  Diccionario etnolingüístico maká-español: la entrada léxica 
nominal. Actas de las III Jornadas de Etnolingüística, 6-7-8 
de mayo de 1999: 106-113. Escuela de Antropología, Uni-
versidad Nacional de Rosario. 

2001  La construcción causativa en la lengua maká. En: Elvira N. 
de Arnoux & Ángela Di Tullio (eds.), Homenaje a Ofelia 
Kovacci: 233-252. Buenos Aires: EUDEBA. 



Los mataguayo  

45 

Gerzenstein, Ana  
2002  La negación en la lengua maká (mataguayo). Una presenta-

ción preliminar. En: A. Fernández Garay & L. Golluscio 
(eds.), Temas de lingüística aborigen, II: 27-52. Instituto de 
Lingüística, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de 
Buenos Aires. 

2003a  Lengua indígena maká: el adjetivo, ¿una categoría autóno-
ma o una subclase nominal? IX Congreso de la Sociedad 
Argentina de Lingüística, Córdoba, 14-16 de noviembre de 
2002. Universidad Nacional de Córdoba, Facultad de Len-
guas. CD-ROM. 

2003b  La confección de un diccionario bilingüe: el Diccionario 
Etnolingüístico Maká-Español (DELME). En: Alicia Tisse-
ra de Molina y Julia Zigarán (eds.), Lenguas y culturas en 
contacto: 5-24. CEPIHA, Universidad Nacional de Salta. 

 
Gerzenstein, Ana y José A. Braunstein  
1990  The birdman; a Maka-text. NAOS. Notes and Materials for 

the Linguistic Study of the Sacred, 5: 128-135. 
 
Gómez Perasso, José A.  
1977  Estudios Maká. Cultura material. Asunción: Ed. Arte Nue-

vo. 
 
Herrero Galiano, Eva y David Berná Serna 
2004  Los Maká. Suplemento Antropológico, 39/2: 13-122. 
 
Hunt, Richard J.  
1915  Apéndice C. Towothli or Lengua-enimagá. Revista del Mu-

seo de La Plata, 23: 238-256 (Forma parte de la obra del 
mismo autor “El choroti o yófuaha”) 

 
Kysela, Vladimiro  
1931  Tribu indígena Maccá. Revista de la Sociedad Científica del 

Paraguay, 3/1: 43-49. 
 



 Suplemento Antropológico 

46 

Márquez Miranda, F.  
1962  Los Macá. Jornadas Internacionales de Arqueología y 

Etnografía, 11 al 15 de noviembre de 1957, vol. 1: 30-45. 
Buenos Aires. 

 
Mereles, F. , M. Sanjurjo, R. Moreno Azorero y O. Woroniecki   
1980  Estudio ecológico del hábitat de la población indígena 

Mak'a en Paraguay. Suplemento Antropológico, 15/1-2: 7-
19. Asunción. 

 
Métraux, Alfred  
1942  Linguistic affinities of the Enimaga (Cochaboth) group. 

American Anthropologist, 44:  720-721.  
1946  Ethnography of the Chaco. En: J. H. Steward (ed.), Hand-

book of South American Indians, I: 197-370. Washington. 
 
Misión Nuevas Tribus  
1967  Yape Iyineh (cartilla). Asunción.  
1972a  Henek 2 (cartilla). Asunción. 
1972b  Wek Wek. Libro 3 (cartilla). Asunción. 
1976  La primera carta del Apóstol San Pablo a los corintios del 

Nuevo Testamento de N.S. Jesucristo en idioma maká. 
Asunción. 

 
Pagés Larraya, Fernando  
1978  El teatro Maká del Gran Chaco Gualamba. Acta Psychiatri-

ca y Psicológica de América Latina 24: 171-184. 
 
Palavecino, Enrique  
1939  Con los Indios Maccá. Revista Geográfica Americana, año 

VI, vol. XII/74: 309-316. Buenos Aires. 
 
Schindler, Helmut  
1967  Die Inimaká und die Maká. Anthropos 62/3-4: 453-486. 
1984  Los Inimacá y los Macá. Suplemento Antropológico, 19/2: 

87-138. 
 



Los mataguayo  

47 

Schmeda Hirschmann, G.  
1986  La medicina herbolaria Maká: una aproximación química. 

Suplemento Antropológico,  21/1: 179-217. 
 
Schmidt, Max  
1932  Los Makka en comparación con los Enimagá antiguos. Re-

vista de la Sociedad Científica del Paraguay, 3/6: 152-158. 
1937  Vocabulario de la lengua Macá. Revista de la Sociedad 

Científica del Paraguay,  4/2: 68-85. 
 
Susnik, Branislava  
1955  Sistema fónico y principios morfológicos del maká. 

Asunción: Museo  Etnográfico “Andrés Barbero”. 
1959  Afinidades estructurales del verbo chulupí y mak'a. Boletín 

de la Sociedad Científica del Paraguay y del Museo Etno-
gráfico 3, Miscellanea 1. Asunción. 

1989  Etnohistoria del Paraguay. América Indígena, 49/3: 431-
490. 

 
Vellard, Jehan 
1933  Une mission scientifique au Paraguay (15 juillet 1931 – 16 

janvier 1933). Journal de la Société des Américanistes, 25: 
293-334. 

 
Vogt, J.  
1933  La tribu Macá. Revista del Jardín Botánico y Museo de His-

toria Natural del Paraguay 3. Asunción. 
 
Wilbert, Johannes y Karen Simoneau (eds.)  
1991  Introduction. Folk literature of the Makka Indians. UCLA 

Latin American Studies 77. Los Angeles. (Contribuciones 
de: Pastor Arenas, José A. Braunstein, A.C. Dell’Arciprete 
y Fernando Pagés Larraya) 

 
 
 
 



 Suplemento Antropológico 

48 

5. NIVAKLE    (CHULUPÍ) 
 
En los textos que tratan de los grupos étnicos chaqueños de la Argen-
tina, el gentilicio chulupí/ chunupí (y variantes gráficas) acarrea con-
fusiones en cuanto solía emplearse también con referencia a un grupo 
perteneciente a la familia lingüística lule-vilela (véase nota al pie 9 
arriba). 
 
5.1. NOMBRES: 
 
Actualmente, el gentilicio nivakle (/niwaqle/) sirve de autodenomina-
ción para el grupo. La lengua es conocida como /niwaqle  qÒi i  / 
(<nivacle cli’ish>); la mayoría de los estudios recientes emplean esta 
palabra. Hasta hace poco, los nivakle eran más conocidos como chu-
lupí (y variantes  <chunupí> y <choropí>). <ashluslay> /'aÒuÒa-j/31  

es el gentilicio empleado por los chorote para referirse a los nivaklé). 
Otros nombres usados en la literatura: <sówa>32, <suhin>33, <sotie-
gai> / <sociagay>34 , guentusé35 , tapiété36 , así como <etéhua>37. 
                                         
31  Es una forma empleada por los chorote para referirse a los nivaklé: /'a u a/, 

/'a i a/ y /'a je/ (masculino singular, que corresponden, rspectivamente, a las va-
riedades 2A, 2B y 1 del chorote), /'a u-ki / (femenino singular), /'a u a-j/ (plu-
ral) (Gerzenstein 1979 y 1983). 

32   Se trata del gentilicio empleado por los wichí con referencia a los nivaklé: /su-
wah/ corresponde a una variedad oriental (cp. Braunstein 1993), pero se ha docu-
mentado también, en otros lugares, la variante /asowax/ (Palmer 1995, Tovar 
1981). Para los weenhayek (wichí bolivianos), /(a)sowax/ refiere tanto a los niva-
klé como a los tapieté y guarayu (guaraní-ñandeva), de habla tupí-guaraní (De 
la Cruz 1991).  

33 Nombre empleado por los enlhet con referencia a los nivaklé, y cuya transcrip-
ción correcta es <sevhen> /sewhen/ (Kalisch, c.p.).  

34  Este nombre parece ser de origen toba, pero no siempre se usa con referencia   a 
los nivaklé. El vocabulario de Buckwalter & Buckwalter (2001) traduce /sote a-
aik/ por ‘chorote’, pero Hermann (1908) y Nordenskiöld (1929:9) afirman que 

<soteg(a)raik> se refiere a los nivaklé. De la Cruz (1995) afirma que los toba del 
oeste de Formosa emplean el nombre /teja' ae/, que parece ser una forma apoco-
pada, en femenino, para hablar de una mujer nivaklé. Según el mismo investi-



Los mataguayo  

49 

5.2. ASENTAMIENTOS PRINCIPALES: 
 
5.2.1. Paraguay (salvo mención al contrario, los datos son sacados del 
censo indígena de 2002 publicado por la DGEEC 2003): 
 
! Depto. Boquerón:  
 

(A) Distrito Pedro P. Peña: (1) Pedro P. Peña [ex-Fortín Guachalla, 
sobre el Pilcomayo, extremo oeste del departamento], donde algunas 
familias niwaklé del subgrupo chishamnee lhavos viven junto con 
choroti manjui; están rodeados por guaraní occidentales (Chase-
Sardi et al. 1990); (2) San Agustín/ Nivaclé [141 niwaklé]; (3) Campo 
Ampu [grupo mixto con niwaklé y chorote]; (4) Mistolar (Misión de 
la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, mormones) 
[a 5 kms. del río Pilcomayo, 100 kms. al sudeste de Pedro P. Peña, 
con 130 niwaklé. Parte de esta comunidad, antes más importante, se 
ha ido a la Misión Nueva Abundancia, en el Chaco Central, lo que ex-
plicaría la diferencia entre las cifras del censo de 2002 y las preceden-
tes, que señalaban un número mayor; (5) Santa Marta [28 niwaklé]; 
(6) Media Luna [a unos 15 kms hacia el sureste de Margariño Viejo, 
cerca de la intersección del Trópico de Capricornio con el Pilcomayo, 
con 159 niwaklé]; (7) Yishinachat [a 30 kms. al noroeste de Fortín 
Coronel Díaz, ángulo sudeste del departamento, con 388 niwaklé. Es-
te grupo es uno de los más tradicionales. Se trata de dos comunidades 
organizadas en conjunto: (a) Yi'shinachat y (b) Tisjuutach; (8) Misión 
San José de Esteros/ Lhavojacfi/ Fischat [a 60 kms al sudoeste del 
                                                                                                

gador, los nivaklé son, para los pilagá, /so tija aik/ o /so te a aik/ (/so/ es un 
morfema deíctico prepuesto).  

35  El nombre actual con el que los maká se refieren a los nivaklé es /wentusix/, pa-
labra que la autora del diccionario relaciona con el verbo /-tusix/ ‘cortarse el pelo’ 
(cp. el gentilicio ‘frentones’ aplicado a algunos grupos chaqueños). Obsérvese 
además que la forma femenina es supletiva: /pumum-ki / (Gerzenstein 1999).  

36  Nombre dado por algunos mestizos locales. Véase nota 10 arriba acerca del posi-
ble cambio de lengua entre los tapieté, hoy hablantes de una variedad de guaraní 
occidental.  

37  Nordenskiöld (1929: 9) escribe que este gentilicio se debe a los tapieté.  



 Suplemento Antropológico 

50 

Fortín General Díaz, 25 kms al noroeste de la misión San Leonardo de 
Laguna Escalante y 7 kms. de la frontera argentina, en el extremo sur 
del departamento Boquerón, con 529 niwaklé]; (9) Quenjaclai [situa-
do a 30 kms. al noroeste de la comunidad de Yishinachat. Son un total 
de 50 niwaklé];  

(B) Distrito Mariscal Estigarribia: Misión Santa Teresita/ Nivaklé [a 3 
kms. al sudeste de Mariscal Estigarribia, con 167 niwaklé;  

(C) Distrito Neuland (sudoeste de las colonias mennonitas, con el río 
Verde formando el límite sur aproximativo): (1) Cayin'ô'clim, con 
1.158 niwaklé según el censo de 2002. De acuerdo con Chase-Sardi et 
al. (1990), estaban asentados en tres grupos: (a) Comunidad Fe Evan-
gélica Mennonita (ASCIM), en el asentamiento obrero de Neu-Halbs-
tadt (parte norte), centro de la Colonia Neuland, con 90 familias (500 
personas), (b) Comunidad de Fé Católica, en Neu-Halbstadt, con 30 
familias (150 personas; (2) Campo Alegre en la parte sur de la Colonia 
Neuland, donde los niwaklé están asentados en diez aldeas: (a) Campo 
Alegre/ Aldea 1 [64 niwaklé], (b) Campo Alegre/ Aldea 2 [396 niwa-
klé, (c) Campo Alegre/ Aldea 3 [93 niwaklé (ch) Campo Alegre/ Al-
dea 4 [104 niwaklé, (d)  Campo Alegre/ Aldea 5 [132 niwaklé, (e) 
Campo Alegre/ Aldea 6 [45 niwaklé (f)  Campo Alegre/ Aldea 7 [82 
niwaklé, (g) Campo Alegre/ Aldea 8 [79 niwaklé, (h) Campo Alegre/ 
Aldea 9 [86 niwaklé, (i) Campo Alegre/ Aldea 10 [113 niwaklé]; (3) 
Casuarina [entre Campo Alegre y el límite de los deptos. Boquerón y 
Pte. Hayes, a 45 kms. al sudeste de Neu-Halbstadt, 15 kms. al sur de 
Fortín Boquerón, con familias niwaklé en cuatro comunidades: (a) 
Casuarina/ Campo Grande [113 niwaklé], (b) Casuarina/ Campo Vir-
gen [139 niwaklé], (c) Casuarina/ La Corona [77 niwaklé], (ch) Ca-
suarina/ La Promesa [74 niwaklé]; (4) Laguna Verde [129 niwaklé]; 
(5) Sandhorst/ Yiclocat [a 25 kms. al oeste de Neu-Halbstadt, con 292 
niwaklé];  

(D) Distrito Fernheim: (1) Campo Loa [extremo occidental de la colo-
nia Fernheim, al sur de la ruta Trans-Chaco,  60 kms. al oeste de Fila-
delfia, y 60 kms al sur de Mariscal Estigarribia, en Laguna Negra; son 
vecinos de los guaraní occidentales y guaraní-ñandéva]. Los niwa-
klé de Campo Loa están asentados en seis comunidades: (a) Campo 



Los mataguayo  

51 

Loa/ Jotoicha [390 niwaklé], (b) Campo Loa/ Nasuc [182 niwaklé], 
(c) Campo Loa/ Primavera [112 niwaklé], (ch) Campo Loa/ San Mi-
guel [240 niwaklé], (d) Campo Loa/ San Pio X [55 niwaklé], y (e) 
Campo Loa/ San Ramón [128 niwaklé]; (2) Colonia 22 [107 niwaklé 
y chorote/manjui]; (3) Yacacvash [135 niwaklé y chorote/manjui]; 
(4) Santa Eugenia [49 niwaklé]; (5) Colonia 6/ Olería Garrote [115 
niwaklé]; (6) Uj’e Lhavos [1.772 niwaklé]; (7) Ya’alve-Saanga [par-
cialmente en el departamento vecino de Presidente Hayes, en el km. 
430 de la ruta Trans-Chaco, 25 kms. al este de Neu-Halbstadt]. Esta 
comunidad está dividida en dos, Ya’alve-Saanga I, con mayoría en-
lhet (familia lingüística enlhet-enenlhet), y Ya’alve-Saanga II, con 
mayoría niwaklé.  El Censo señala los asentamientos mixtos niwaklé/ 
enlhet sin distinguirlos. Debo a Kalisch (c.p.) preciosas aclaraciones 
que permiten diferenciarlos: (a) Ya’alve-Saanga II/Jerico [155 ni-
waklé], (b) Ya’alve-Saanga II/ Betania [361 niwaklé], (c) Ya’alve-
Saanga II/ Cesarea [143 niwaklé], (ch) Ya’alve-Saanga II/ Samaria 
[162 niwaklé], (d) Ya’alve-Saanga II/ Tiberia [219 niwaklé],  (e) Ya-
’alve-Saanga II/ Galilea [120 niwaklé y enlhet], (f) Ya’alve-Saanga 
II/ Campo Salado [94 niwaklé], (g) Ya’alve-Saanga II/ Campo Nuevo 
[187 niwaklé], (h) Ya’alve-Saanga / Centro 262 niwaklé y enlhet]; 

(E) Distrito Menno [Parte de este distrito se encuentra en el distrito 
Villa Hayes del Depto. Pte. Hayes, v. también bajo éste]: Abundancia 
(Misión de la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, 
mormones) [138 niwaklé]; 
 
! Depto. Depto. Presidente Hayes: 
(A) Distrito Pozo Colorado (oeste): (1) Nich’a Tôyish, a unos 27 kms. 
al sudeste de Fortín Boquerón, en el centro-oeste del departamento, 
entre la Ruta Trans-Chaco y  el río Verde, próximo al límite con el de-
pto. Boquerón, al sudeste de Casuarina, en ocho asentamientos: (a) 
Nich’a Tôyish/ Macedonia [38 niwaklé], (b) Nich’a Tôyish/ 1 de 
Marzo [32 niwaklé], (c) Nich’a Tôyish/ Boquerón [33 niwaklé], (ch) 
Nich’a Tôyish/ 12 de Octubre [90 niwaklé], (d) Nich’a Tôyish/ 20 de 
Abril [56 niwaklé], (e) Nich’a Tôyish/ 12 de Mayo [69 niwaklé], (f) 
Nich’a Tôyish/ 12 de Junio [73 niwaklé], (g) Nich’a Tôyish/ 1 de Ma-
yo [81 niwaklé];   



 Suplemento Antropológico 

52 

(B) Distrito Villa Hayes (sudoeste): (1) San Leonardo de Laguna Es-
calante/Fischat, a diez kilómetros al norte de la frontera argentina 
(cauce del Pilcomayo), y a 30 kms. al suroeste de Fortín General Díaz, 
con 717 niwaklé], (2) Novoctas [332 niwaklé; Meliá (1997: 152) se-
ñala que esta comunidad recogió la población de la Estancia Loma Py-
tã, que ya no existe. Loma Pytã, situado a unos 90 kms al oeste de Po-
zo Colorado, era uno de los asentamientos más occidentales de los ni-
vaklé, en el cual estaban en contacto con los maká de la zona de Na-
nawa, hacia el noroeste (cp. Chase-Sardi 1981: 18). Los niwaklé recu-
peraron su territorio antiguo, que corresponde a la ex-estancia General 
Duarte (Fritz 1994a: 56), (3) Cacique Sapo [53 niwaklé], (4) Abun-
dancia (cp. también bajo (E), distrito Menno)[171 niwaklé]; 

(C) Distrito Menno [Parte de este distrito se encuentra en el distrito 
Menno del Depto. Boquerón,  v. también bajo éste. Las dos comunida-
des citadas se encuentran al norte de la ruta Trans-Chaco, próximo al 
límite con el depto. Boquerón]: (1) Ya’alve-Saanga/ Jope [351 ni-
wakle], (2) Ya’alve-Saanga/ Caná [76 niwaklé]; 
 
5.2.2. Argentina:  
 
Prov. de Salta (oriundos del Paraguay):  

! Depto. San Martín:  ciudad de Tartagal [viviendo entre los chorote, 
había unos 130 nivakle para 1985]; 

! Depto. Rivadavia: (1) Misión La Paz [cuatro familias nucleares con-
viviendo con otras chorote y wichí]. Además, existen grupos forma-
dos por matrimonios interétnicos chorote-chulupí en varias comuni-
dades del departamento, como por ejemplo en La Bolsa.  Según el 
Censo Aborigen de Salta, llevado a cabo en 1983, para esta época, el 
total de personas autoidentificadas como nivaklé viviendo en la pro-
vincia sumaba 166 (de la Cruz 1990-91). 
                    
 
 
 
 



Los mataguayo  

53 

5.3. DEMOGRAFÍA Y NÚMERO DE HABLANTES: 
 
5.3.1. Paraguay: El censo de 2002 reporta un total de 12.028 nivaklé, 
de los cuales 11.867 habla su lengua original en el hogar (DGEEC 
2003). Hacia la década del ‘80, Seelwische (1987) estimaba que el nú-
mero de nivaklé lindaba los 14.000; 

5.3.2. Argentina: 200 hablantes (Alvarsson 1988); 1.200 personas en 
la provincia de Salta (Fritz 1994). En comunicación particular (1997), 
de la Cruz indica que esta cifra es más que exagerada, ya que los 
nivaklé de la provincia de Salta no superan los 200;  
 
5.4. DATOS DIVERSOS: 
 
Los niwaqlé se dividen en cinco subgrupos (Chase Sardi 1972). Tal 
como se puede colegir de Chase-Sardi (1981), esta clasificación se de-
be a un informante shichaam lhavós (<lh> transcribe el fonema frica-
tivo lateral sordo /Ò/):  

1. tovoq lhavós ("gente del río [Pilcomayo]")  

1.1. chishamne's lhavós ("arribeños", río arriba de Teniente 
Leonida G. Escobar [= Magariños]). 

1.2. shicha'am lhavós ("abajeños", río abajo de Magariños) 

2. yita'a lhavós ("gente del monte"), que se extienden hasta Mariscal 
Estigarribia 

3. jotoy lhavós (al Norte de las colonias mennonitas) 

4. tavashay lhavós (desde General Díaz hasta Tinfunqué, al norte del 
Estero Patiño) o "nivakle del campo", en estrecho contacto con los 
maká y mestizados con éstos (Chase-Sardi 1978: 327, nota 3).   

Para investigatores como Fritz (1994) y Siffredi (1989a), ha-
bría solamente tres grupos: chishamne lhavos, shichaam lhavos y yi-
ta'lhavos. Estos últimos, a su vez, se subdividen en tres: (1) c'utjan 
lhavos ["gente de espina"], (2) jotoi lhavos ["gente de espartillas"] y 
(3) tavashai lhavos ["gente del campo"] (Fritz 1994).  



 Suplemento Antropológico 

54 

El territorio original de los niwaklé parece haber sido entre los 
ríos Pilcomayo y Bermejo, en el territorio que hoy pertenece a la Ar-
gentina. A raíz de la penetración europea en esta zona, hacia finales 
del siglo pasado, los toba fueron empujado cada vez más hacia el este, 
ocasionando el desplazamiento paulatino de los niwaklé a la banda 
norte del Pilcomayo. Hacia el este, los niwaklé penetraron con fuerza 
en los cazaderos de los enlhet (familia lingüística enlhet-enenlhet). 
Kalisch (2004)38 menciona la  existencia de una amplia franja bilingüe 
enlhet-niwaklé, que corría de norte a sur. Por otra parte, los niwaklé 
intercambiaron mujeres con los manjui (choroti-yofuaha, de mismo 
grupo lingüístico que éstos). El número de comunidades niwaklé varía 
según las fuentes entre 23 y 52 según se toma como punto de referen-
cia las organizaciones (agrupamientos de comunidades en asociacio-
nes) o el estricto ordenamiento en el espacio (Fritz 1994). 

El límite noroeste del actual territorio niwaklé se sitúa en la 
zona de Pedro P. Peña (río Pilcomayo), próximo a la frontera bolivia-
na, prosiguiendo hacia el este/nordeste hasta alcanzar Mariscal Estiga-
rribia. Luego, el límite sigue el curso de la ruta Trans-Chaco hasta pe-
netrar en el extremo oeste del departamento Pte. Hayes, y tuerce hacia 
el sur para alcanzar de nuevo el Pilcomayo en la zona de Gral. Díaz 
(Laguna Escalante). En el Paraguay, este territorio encierra la mayor 
parte del departamento Boquerón (con excepción de la parte noroeste) 
así como la parte occidental del depto. Pte. Hayes comprendida entre 
la ruta Trans-Chaco y el Pilcomayo. 

Tanto Nordenskiöld (1910: 25) como Rydén (1936: 80) obser-
van que los blancos que viven en la zona emplean erróneamente el 
gentilicio tapiete para referirse a los niwaklé, confundiendo a éstos 
con los tapieté propiamente dichos, grupo étnico tupí-guaraní).  
 
 
 
   

                                         
38 “El multilingüismo paraguayo. Apuntes hacia una noción integrada de ‘bilin-

güismo’”, en el número 247 (septiembre 2004) de la revista  Acción (Asunción).  



Los mataguayo  

55 

5.6. BIBLIOGRAFÍA: 
 
Belaieff, Juan  
1930  Los indios sociagay. Revista de la Sociedad Científica del 

Paraguay, 2/6: 265-274. 
 
Benitez Alvarenga, Derlis  
1998  Los juegos tradicionales de los Nivaclé. Suplemento Antro-

pológico, 33: 360-367. 
 
Binda, Ricardo y  Antonio Tovar  
1960  Algunas notas sobre un idioma del Chaco, el chulupí. Qua-

dderni dell’ Istituto di Glottologia dell’Università di Bo-
logna, 4: 55-58. 

 
Brachetti, Angela 
1990  Die Missionsarbeit der katolischen Kirche bei den India-

nern in Paraguay. Mundus Reihe Ethnologie, 39. Bonn: 
Holos. 

 
Campbell, Lyle y Verónica Grondona 
2005  Linguistic acculturation in Chulupí and Chorote. Ponencia 

al “SSILA Annual Meeting, San Francisco, California, 
January 6-9, 2005. 

en prep. Internal reconstruction in Chulupí (Nivaklé, Ashlushlay). 
Diachronica. 

 
Cañellas i Puiggros, Jordi 
2001  El chamanismo en la actualidad. Acercamiento a la medici-

na entre los Nivaclé. Suplemento Antropológico, 36/2: 55-
76. 

 
Clastres, Pierre  
1978a  Textos nivakle. En: A. Roa Bastos (ed.), Las culturas con-

denadas: 285-308. México: Siglo XXI. 
1978b  )De qué se ríen los indios?. En: A. Roa Bastos (ed.), Las 

culturas condenadas: 308-326. México: Siglo XXI.  



 Suplemento Antropológico 

56 

Clastres, Pierre  
1992  Mythologie des Indiens Chulupí. Edition préparée par 

Michel Cartry et Hélène Clastres. Bibliothèque de l'École 
des Hautes Études des Sciences Religieuses, vol. XCVIII. 
Lovaina/París: Peeters.  

 
Chase-Sardi, Miguel  
1970  El concepto nivakle del alma. Suplemento Antropológico, 

5/1-2: 201-238. 
1972a  The present situation of the Indians in Paraguay. En: W. 

Dostal (ed.), The Situation of the Indian in South America, 
World Council of Churches, Geneva.  

1972b  La situación actual de los indígenas en el Paraguay. 
Asunción. 

1972c  Breves notas de campo sobre algunos deportes nivaklé. Su-
plemento Antropológico, 7/1-2: 153-162.  

1972ch  La concepción nivaklé del mundo. Suplemento Antropoló-
gico, 7/1-2: 121-131. 

1972d  Del nacimiento a la pubertad en la cultura nivaklé. La Tri-
buna, 22 de octubre de 1972. Asunción. 

1973a  El amor entre los nivaklé. La Opinión Cultural, 1/4/ 1973: 
12. Buenos Aires. 

1973b  El alma en la tribu nivaklé. Crisis, Año 1, No.4: 24-31. 
Buenos Aires. 

1978  Breves notas de campo sobre algunos deportes nivaklé. En: 
A. Roa Bastos (ed.), Las culturas condenadas: 326-337. 
México. 

1979  El uso mágico-religioso y medicinal de algunas solanáceas 
en la cultura nivaklé. En: Simposio Internazionale sulla Me-
dicine Indigena e Popolare dell= America Latina: 191-209. 
Roma: Instituto Italo-Latino-Americano/ Centro Italiano de 
Storia Ospitaliera. 

1981  Pequeño Decameron Nivaclé. Literatura oral de una etnia 
del Chaco paraguayo. Asunción: Ediciones Napa. 

1983  Pequeño Decamerón Nivaklé: literatura oral de una etnia 
del Chaco Paraguayo. Suplemento Antropológico, 18/2: 15-
252. 



Los mataguayo  

57 

Chase-Sardi, Miguel  
1984  Breves notas de campo sobre el nacimiento y los primeros 

pasos en la cultura nivaclé. Suplemento Antropológico, 
19/2: 209-215.  

1986  El amor entre los nivaclé. Suplemento Antropológico, 21/2: 
119-125. 

1987  Véase: J. Wilbert & K. Simoneau (eds.). 
1990  Resumen de la cultura nivaclé. Suplemento Antropológico, 

25/2: 7-18.  
1994  Nivaclé. En: Johannes Wilbert (ed.), Encyclopedia of World 

Cultures. Volume VII. South America: 248-251. Boston. 
MA: G.K. Hall & Co. 

2001  El concepto nivaklé del alma. Suplemento Antropológico, 
36/2: 9-46. 

 
Chase-Sardi, Miguel, Augusto Brun y Miguel Ángel Enciso 
1992  El gateo de los nuestros. Buenos Aires: Ed. del Sol. 
 
Chase-Sardi, Miguel, Martha Teresa Ortiz Faitmann y José Seelwi-

sche  
1980  El mito Nasuc y su transcripción fonética. Suplemento An-

tropológico, 15/1-2: 139-169. 
 
CHORTITZER KOMITEE 
2004  Mapa actualizado de las colonias mennonitas, poblaciones 

indígenas, con poblaciones y establecimientos adyacentes 
en el Chaco central, República del Paraguay. Loma Plata.  

 
De la Cruz, Luis María  
1991  La presencia nivaklé (Chulupí) en el territorio formoseño. 

Contribución a la etnohistoria de Formosa. Hacia una 
Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 2: 87-106. Las 
Lomitas, Formosa. 

 
De la Cruz Sánchez, Azucena 
1998  Economía y sociedad en el Chaco paraguayo. Revista Espa-

ñola de Antropología Americana, 28: 283-323. 



 Suplemento Antropológico 

58 

Dirección general de Estadísticas, Encuestas y Censos (DGEEC)  
2003  II Censo Nacional Indígena de Población y Viviendas 2002. 

Pueblos indígenas del Paraguay. Resultados finales. Asun-
ción: Dirección General de Estadísticas, Encuestas y Cen-
sos.  

 
Fritz, Miguel  
1993  La changa. Opción de los indígenas nivaclé de Campo Loa. 

Suplemento Antropológico, 28/1-2: 43-106.  
1994a  Los Nivaclé. Rasgos de una cultura paraguaya. Quito: Ab-

ya-Yala. 
1994b  El Tôyeej trata a Lhavaaccha. Ritual de curación Nivaclé. 

Ponencia en el 48o Congreso Internacional de Americanis-
tas, Estocolmo. 

1994c  AAjoyuc y Yo=nis Lhquecleiche@. Conocimiento indígena de 
plantas. Suplemento Antropológico, 29: 131-142.   

1996  La mitología nivacle. Suplemento Antropológico, 31/1-2: 
151-219.  

1997  Nos han salvado. Misión: )Destrucción o salvación? Quito: 
Abya-Yala. 

1999  Pioneros en el Chaco. Quito: Abya-Yala. 
2003  Y así empezó nuestra comunidad. Historia de las comunida-

des del Vicariato Apostólico del Pilcomayo. Suplemento 
Antropológico, 38/2: 205-290. 

 
Hack, Hendrik 
1975a  Indianen en Mennoniten in de Paraguayse Chaco. Wiza, 20: 

33-38. Leiden. 
1975b  Van jaegers tot boeren. Veranderingen in de cultuur van de 

Chaco-Indianen. K.N.A.G. Geografisch Tijdschrift, 9: 374-
387. 

1976  Indianer und Mennoniten im paraguayischen Chaco. Cen-
trum voor Studie en Documentatie van Latijn America, 7. 
Amsterdam. 

1978-80 Indios y Mennonitas en el Chaco Paraguayo. Suplemento 
Antropológico, 13: 205-260; 14: 201-248; 15: 45-137 [Tra-
ducción de Hack 1976]. 



Los mataguayo  

59 

Hack, Hendrik 
1983  Land problems in the Paraguayan Chaco. Boletín de 

Estudios Latinoamericanos y del Caribe, 34: 99-115. 
s.f.  Die Kolonisation der Mennoniten im paraguayischen 

Chaco. Amsterdam: Königliches Tropeninstitut, Abteilung 
für kulturelle und physische Anthropologie, Nr. 65.  

 
Hack, Hendrik y Rita Bolland  
1961   Some notes on the culture of the Lengua and the Ashlushlay 

in the Paraguayan Chaco. Cultuurpatronen 3/4: 4-54. Delft. 
 
Henry, Jules  
1936  The linguistic position of the Ashlushlay Indians. Interna-

tional Journal of American Linguistics, 10/2-3: 86-91. 
 
Hermann, Walter 
1908  Die ethnographischen Ergebnisse der Deutschen Pilcoma-

yo-Expedition. Zeitschrift für Ethnologie, 40: 120-137. 
 
Hunt, Richard J.  
1915  Apéndice D. Chunupí or Suhin y vocabularios castellano-

inglés-chunupí-suhin. Revista del Museo de La Plata, 23: 
257-305. (Forma parte de la obra del mismo autor “El cho-
roti o yófuaha”) 

1924  Chunupi or Suhin. Grammar, lessons and vocabulary. Em-
barcación: Misión Chaqueña. 

 
Idoyaga Molina, Anatilde  
1984  Shamanismo chulupí. Terra Ameriga, 43: 43-50. Genova. 
 
Junker, Paulino , Juan Wilkskamp y José Seelwische  
1968  Manual de la gramática chulupí. Suplemento Antropológico, 

3/1-2: 159-248. 
 
Lehmann Nitsche, Robert   
1936  Die sprachliche Stellung der Choropi (Gran Chaco). 

Zeitschrift für Ethnologie, 68: 118-124. 



 Suplemento Antropológico 

60 

Loewen, Jacob  
1964a  Informe sobre la investigación realizada acerca de la cues-

tión del asentamiento de indios lengua y chulupí en el Cha-
co paraguayo. Hilsboro, Kansas (ms.). 

1964b  Research report on the question of settling Lengua and 
Chulupi Indians in the Paraguayan Chaco. Hillsboro, Kan-
sas (mimeo). 

1965  The way to first class: revolution or conversion? Practicing 
Anthropology, 12/5: 193-209.  

1966a  The anatomy of an unfinished crisis in Chulupí culture 
change. Suplemento Antropológico, 2/1: 231-234. 

1966b  From nomadism to sedentary agriculture. América 
Indígena, 26: 27-42. 

 
Mashnshnek, Celia Olga  
1973  Seres potentes y héroes míticos de los mataco del Chaco 

Central. Scripta Ethnologica, 1: 105-154.  
1974  Mitología de los mataco, chorote y chulupí. Cuadernos 

Franciscanos 35: 15-21. Salta. 
1975  Textos míticos de los Chulupí del Chaco central. Scripta 

Ethnologica, 3/1: 151-189. 
1977  Mitología de los mataco, chorote y chulupí. Cuadernos 

Franciscanos 41: 29-42. Salta. 
 
Moreno Azorero, R. , S. Saguier Negrete et al. 
1969  Grupos sanguíneos y otros marcadores genéticos en indios 

chulupíes y en mestizos del Paraguay. Suplemento Antropo-
lógico, 4/1: 7-16. 

 
Nordenskiöld, Erland  
1910  Indianlif i el Gran Chaco (Syd-Amerika). Stockholm: 

Albert Bonniers Förlag. 
 
Pagés Larraya, Fernando  
1982  Lo irracional en la cultura I-II. Buenos Aires: FECIC. 
 



Los mataguayo  

61 

Pagés Larraya, Fernando y Alfredo Tomasini  
1987  El complejo del Vatluxkej entre los indígenas Nivaklé del 

Chaco Boreal. Suplemento Antropológico, 22/2: 165-180. 
 
Palavecino, Enrique  
1939  Los indios chulupí del Chaco Boreal. Revista de Geografía 

Americana 3/31: 231-237. 
 
Pape, E.  
1935  Die Tschoropi. Zeitschrift für Ethnologie, LVII: 158-176. 
 
Pérez Diez, Andrés  
1977  Los aborígenes del Chaco centro-occidental. Sus denomina-

ciones. Cuadernos Franciscanos 41. Salta. 
 
Regehr, Ursula y Verena Regehr (eds.)  
2004  Cayin ô Clim Lhavos. Nosotros, gente de Cayin ô Clim. S.l. 
 
Regehr, Verena de  
1987  Criarse en una comunidad Nivaclé. Suplemento Antropoló-

gico, 22/1: 155-202. Asunción. 
 
Regehr, Walter  
1979  Die lebensräumliche Situation im Paraguayischen Chaco. 

Baessler Beiträge zur Geographie, 25. Basilea. 
1993  Introducción al chamanismo chaqueño. Suplemento Antro-

pológico, 28/1-2: 7-24. Asunción. 
 
Rydén, Stig  
1936  Chaco. En resa bland fornlämningar och indianer i argen-

tinska och bolivianska Chaco. Göteborg: Förlag-aktiebo-
laget Västra Sverige. 

 
Schmidt, Max  
1940  Vocabulario de la lengua churupí. Revista de la Sociedad 

Científica del Paraguay, 5/1: 73-97. 
 



 Suplemento Antropológico 

62 

Sckell García-Meyer, Barbara  
2002  Alltagssicherung in einer Nivaclé-Siedlung im paraguaya-

nischen Chaco. Lizenziatsarbeit der Philosophischen Fakul-
tät der Universität Zürich, Ethnologisches Seminar. Zurich. 

 

Seelwische, José  
1966  )Terminarán las culturas indígenas? Apuntes sobre la situa-

ción cultural de los chulupíes. Suplemento Antropológico, 
2/1: 235-245.  

1972  Persona y fe. Evangelización y pastoral indígena en los 
Chulupí. Catequesis Latinoamericana 4/17: 455-478. Asun-
ción. 

1975  Gramática Nivaclé. Na Lhasinônash napi Nivacle. Asun-
ción: El Gráfico. 

1978  Diccionario Nivaclé-castellano. Suplemento Antropológico, 
13/1-2: 5-206. 

1979  Diccionario Nivaclé-castellano. Suplemento Antropológico, 
14/1-2: 6-177. 

1980  Nivacle-lhcliish - Sômto lhcliish. Diccionario Nivacle-Cas-
tellano. Maríscal Estigarribia/Asunción: Biblioteca Para-
guaya de Antropología 1. UCNSA. 

1984  Los valores culturales de un pueblo y sus proyectos de des-
arrollo. Suplemento Antropológico, 19/1: 57-64. 

1986  Manual de la lengua nivaclé. Mariscal Estigarribia (offset). 
1990  Diccionario nivaclé: nivaclé-castellano, castellano-nivaclé. 

Biblioteca Paraguaya de Antropología, 10. Asunción: CEA-
DUC. 

1991  Las misiones nivaclé en el Vicariato apostólico Pilcomayo. 
Una experiencia de inculturación. Suplemento Antropológi-
co,  26/1: 253-274. 

1992  Nava noyishai, nava t=ajuiya pa Jesus: navôque lhneijatsja-
nôc papi Israel lhavos p=alhaa chi= pava nivacle lhp=alhaa. 
Los caminos que conducen a Jesús: lecturas del Antiguo 
Testamento y relatos mitológicos nivaclé. Biblioteca 
Paraguaya de Antropología, 18. Asunción: CEADUC. 

1993a  Na casnôyiish. Nuestro camino. Libro de lectura para ense-
ñanza bilingüe Nivaclé-Castellano, 2o grado. Mariscal Esti-
garribia: VAP. 



Los mataguayo  

63 

Seelwische, José  
1993b  Na castsitenjayish. Nuestra tierra. Libro de lectura para 

enseñanza bilingüe Nivaclé-Castellano. 3o grado. Mariscal 
Estigarribia: VAP. 

1994  Pa casjunash pavoque nalhus jayu. Nuestro porvenir. Libro 
de lectura para enseñanza bilingüe Nivaclé-Castellano. 4o 
grado. Mariscal Estigarribia: VAP. 

1995a  Shtanenelh. Somos amigos.Libro de lectura para enseñanza 
bilingüe Nivaclé-Castellano. 1o grado. Mariscal Estigarri-
bia: VAP. 

1995b  Sui papi catsinôvot p=alhaa ti yisclansha=ne na lhcootsjat. 
Nuestros bravos antepasados defendieron su tierra. Lectu-
ras de historia para el 5o grado. Mariscal Estigarribia: VAP. 

1998  Castaovtses. Con los ojos abiertos. Lecturas bilingües Ni-
vaclé-Castellano. 6o grado. Mariscal Estigarribia: VAP. 

 

Seelwische, José y  Pedro Avalos  
1972  Castsitenyayish C Nuestra tierra. Lecturas en Chulupí con 

traducción al castellano. Asunción. 
 

Siffredi, Alejandra  
1984  Los parámetros simbólicos de la cosmovisión nivaklé. Ru-

na, 14/1-2: 187-219.  
1987  Interacción y cognición. El caso nivaclé (ms.). 
1988  Diccionario de mitología americana. Grupo étnico: Nivaclé 

o Chulupí (Chaco Boreal). Mitológicas, 3: 31-36. Buenos 
Aires. 

1988-9  Cuestionamiento y diversión: análisis simbólico de un ciclo 
mítico risible nivaclé. Relaciones de la Sociedad Argentina 
de Antropología, 17/2: 99-110. .  

1988-91 Lo risible y lo solemne. Dos estilos narrativos de los nivaclé 
del Chaco Boreal. Cuadernos del Instituto Nacional de An-
tropología, 13: 73-79. 

1989a  Interacción y cognición: el caso nivakle. América Indígena, 
49/3: 509-543. 

1989b  Un encuadre articulatorio de las relaciones interétnicas. El 
caso de la nación multiétnica Santa Teresa (Chaco Boreal). 
Cuadernos de Antropología 2/3: 110-126. Buenos Aires. 



 Suplemento Antropológico 

64 

Siffredi, Alejandra  
1992  Tradición e innovación en el discurso sobre el "Fin del 

mundo": el caso nivacle del Chaco Boreal. Papeles de Tra-
bajo, 2: 62-74. Universidad Nacional de Rosario. 

1994  La muerte de un hijo: dolor, exclusión, reintegración. Entra-
mado de una secuencia ritual nivaclé. Runa, 21: 271-300.  

1997  Los parametros simbólicos de la cosmovisión nivaclé. Su-
plemento Antropológico, 32/1-2: 61-100. 

1998  La iniciación feminina entre los Nivaclé septentrionales: un 
contrapunto a dos voces. II Congreso Argentino de 
Americanistas, Año 1977, Tomo 1: 199-225. Buenos Aires: 
Sociedad Argentina de Americanistas/ Editorial Dunken. 

1999  Shame on blame and blame on shame. Religious change 
through multiple voices. The case of Nivaclé and catholic 
missionaries. Proceedings of the Second International Con-
ference on the Anthropology of the Gran Chaco: Missiona-
ries, Indigenous People and the Nation-State. University of  
St. Andrews. 

2001  Indígenas, misioneros y estados-nación: cambio sociorreli-
gioso a través de múltiples voces. La interacción nivaclé-
misioneros católicos. Actas Tercer Congreso Argentino de 
Americanistas (1999), Tomo II: 307-347. Buenos Aires: So-
ciedad Argentina de Americanistas.  

 
Siffredi, Alejandra y Guadalupe Barúa  
1987  Contrastación de un modelo sistémico basado en los 

procesos morfogenéticos y morfoestáticos en los sistemas 
socioculturales Chorote y Mataco. Suplemento Antropoló-
gico, 22/2: 181-218. 

 
Siffredi, Alejandra y C. Briones de Lanata  
1986  Orden y desorden en las relaciones sociales bajo la clave de 

la enculturación  sexual (nivaclé). Suplemento Antropoló-
gico, 21/1: 147-178. 

 



Los mataguayo  

65 

Siffredi, Alejandra y Susana Santini  
1993  Movimiento, localización y experiencia. Una aproximación 

a la Historia Oral de los nivaclé septentrionales en los 
últimos sesenta años. Memoria Americana. Cuadernos de 
Etnohistoria, 2: 63-85. Instituto de Ciencias Antropológicas 
de la Universidad de Buenos Aires. 

 
Siffredi, Alejandra y Ana María Spadafora  
1991  Condiciones de posibilidad del movimiento de la Buena 

Nueva. Reflexiones sobre la dinámica sociorreligiosa nivac-
le en la década del 50. Religiones Latinoamericanas 2. Mé-
xico. 

 
Sifferdi, Alejandra y Nélida N. Stell  
1993  Urdimbre y trama cromáticas. Análisis de una terminología 

del color de una tejedora nivaklé (Chaco Boreal). Actas de 
las Primeras Jornadas de Lingüística Aborigen: 239-248. 
Buenos Aires. 

2001  ‘El camino de la palabra’: el conocimiento, prestigio y po-
der en el liderazgo nivacle. Scripta Ethnologica, 22: 77-92. 

 
Siffredi, Alejandra  et al.  
1987  Folk literature of the Nivaclé Indians. En: Wilbert & Si-

moneau (eds.).   
 
Spadafora, Ana María  
1994a  Movimientos sociorreligiosos y lucha política: el movi-

miento de 'La Buena Nueva' y la rebelión del '62 entre los 
Nivaclé del Chaco Boreal. Runa, 21: 301-315. Buenos 
Aires. 

1994b Identidad étnica y conflicto generacional entre los jóvenes 
nivaklé. V Centenario del Descubrimiento de América. 
Buenos Aires: Liga Naval Argentina. 

2003  La naturaleza como teatro de sociabilidad entre los nivacle 
del Chaco Boreal. IV Congreso Argentino de Americanistas, 
Tomo 2: 233-249. Buenos Aires. 

 



 Suplemento Antropológico 

66 

Stahl, Wilmar 
1982  Escenario indígena chaqueño. Filadelfia: ASCIM. 
2005  Indígenas del Chaco Central Paraguayo. Etnohistoria e 

identidad contemporánea. Filadelfia: ASCIM. 
 
Stell, Nélida N.  
1972  Fonología de la lengua Axluxlaj.. Cuadernos de Lngüística 

Indígena, 8. Universidad de Buenos Aires. 
1977  Esquema de las categorias de color en la lengua ajLujLay 

(Niwaklé). Estudio etnolingüístico. Síntesis Literaria, año 
1, enero de 1977: 18-19. Mar del Plata. 

1986  Categorías del color en la lengua niwakle. Huaico, Año 7, 
No. 29: 65-67. Buenos Aires. 

1989  Gramática descriptiva de la lengua niwaklé (chulupí). Tesis 
doctoral. Buenos Aires: Facultad de Filosofía y Letras de la 
UBA. 

1992  Gramática de un texto niwaklé. En: Ofelia Kovacci (ed.), 
Actas Jornadas de Gramática, V Centenario de la Gramáti-
ca de la Lengua Castellana de Elio Antonio de Nebrija, 18 
de Agosto de 1992: 163-172 . Facultad de Filosofía y Letras 
de la Universidad de Buenos Aires. 

1996  Lengua y cultura niwaklé (Chulupí). Análisis etno-lingüís-
tico de un relato. En: H.E. Martín & A. Pérez Diez (eds.), 
Lenguas indígenas de Argentina 1492-1992: 145-152. San 
Juan: Instituto de Investigaciones Lingüísticas y Filológicas 
“Manuel Alvar”, Universidad Nacional de San Juan. 

1998  Lengua y cultura niwaklé: los pescadores. II Congreso Ar-
gentino de Americanistas, Año 1997, Tomo 2: 377-392. 
Buenos Aires: Sociedad Argentina de Americanistas. 

 
Stell, Nélida N. y José Seelwische 
2000  Niwaklé word list. En: M.R. Key (ed.), Intercontinental 

Dictionary Series, vol.1. South American Indian Languages. 
Irvine: University of California (CD-Rom). 

 
Sterpin, Adriana  
1993a  La chasse aux scalps chez les Nivaclé du Gran Chaco. Jour-

nal de la Société des Américanistes de Paris,  79: 33-66. 



Los mataguayo  

67 

Sterpin, Adriana  
1993b  L'espace social et la prise de scalps chez les Nivaclé du 

Gran Chaco. Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran Cha-
co, 5: 129-192. Las Lomitas, Formosa. 

 

Susnik, Branislava  
1954  Sistema fónico y principios morfológicos del Chulupí. Estu-

dios Pampeanos, II. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés 
Barbero”. 

1954  Chulupí. Esbozo gramatical analítico. Asunción: Museo 
Etnográfico “Andrés Barbero”.  

1959  Afinidades estructurales del verbo chulupí y mak'a. Boletín 
de la Sociedad Científica del Paraguay y del Museo Etno-
gráfico Andrés Barbero  3, Miscellanea 1: 12-80.  

1981  Los aborígenes del Paraguay III/1. Etnohistoria de los cha-
queños. Asunción: Museo Etnográfico “Andrés Barbero”.  

 

Tomasini, Juan Alfredo  
1978  Contribución al estudio de los indios Nivaklé (Chulupí) del 

Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, 5/2: 77-92. 
1982  El concepto de Tsamtax entre los Nivaclé del Chaco boreal. 

Zeitschrift für Ethnologie, 107/1: 145-152. 
1984  El ciclo de Fitzôkôjic entre los nivaklé del Chaco Boreal. 

Suplemento Antropológico, 19/1: 123-166. 
1986a  Seres tutelares de animales y plantas entre los Nivaclé. 

Buenos Aires: Instituto de Ciencias Sociales. 
1986b  El complejo cultural de la locura entre los Nivaclé del 

Chaco Boreal. Documenta Laboris, Año VI, No79. Programa 
de Investigaciones sobre Epidemiología Psiquiátrica. Bue-
nos Aires: CONICET. 

1986c  El "empedramiento": una venganza ritual de los indios 
Nivaclé del Chaco. Anales de Arqueología y Etnología, 
38/40: 309-326. Mendoza: Universidad Nacional de Cuyo. 

1988a  Tabú, metamorfosis y posesión entre los indios Nivaklé del 
Chaco Boreal. Scripta Ethnologica, Supplementa 7: 93-112. 

1988b  El shamanismo de los Nivaklé del Gran Chaco (ms.). 
1990  El sentido de la guerra entre los Chulupí del Gran Chaco. 

Folia Histórica del Nordeste, 9: 25-53. Resistencia. 



 Suplemento Antropológico 

68 

Tomasini, Juan Alfredo  
1992  La iniciación de los shamanes nivaclé (Chaco Boreal, Para-

guay). Anthropos, 87/1-3: 63-82. 
1996  El cantor en la cultura nivaclé. En: Isabel Lagarriga, Jac-

ques Galinier & Michel Perrin (eds.), El chamanismo en La-
tinoamérica: Una revisión conceptual: 143-166. México, 
D.F.: Plaza y Váldez. 

1997  El shamanismo de los Nivaklé del Gran Chaco. Buenos 
Aires. 

1999  Figuras protectoras de animales y plantas en la religiosi-
dad de los indios nivaclé (Chaco Boreal – Paraguay). Qui-
to: Abya-Yala. 

 
Tomasini, Juan Alfredo et al.  
1987  Folk literature of the Nivaclé Indians. En: Wilbert & Si-

moneau (eds.). 
 
Vervoort, P. Walter  
1932  Über Geisterglaube und Totengebräuche der Chulupi-India-

ner im bolivianischen Chaco. Anthropos, 27/1-2: 279-283. 
1935  Ethnographische Notizen von den Chulupí-Indianern im bo-

livianischen Chaco. Anthropos 30: 225-227. 
 
Wicke, Charles y Miguel Chase-Sardi  
1969a  Análisis componencial de la terminología de parentesco 

Chulupí (Ashluslay). Suplemento Antropológico, 4/2: 185-
202.  

1969b  Componential analysis of Chulupí (Ashlushlay) kinship ter-
minology Ethnology, 8/4: 484-493. 

 
Wilbert, Johannes y Karen Simoneau (eds.)  
1987  Folk literature of the Nivaklé Indians. Los Angeles: UCLA 

Latin American Studies 66. 
 
 
 
 



Los mataguayo  

69 

6. WICHÍ (MATACO) 
 
6.1. NOMBRES: 
 
Wichí es la autodenominación actual del grupo étnico en la Argentina. 
Los hablantes se refieren a su lengua como wichí lhamtés 
(/wici amtes/). En Bolivia, existe la variante /wikyi /, pero la autode-
nominación del grupo es weenhayek wikyi’, que Alvarsson (1988: 2 y 
1993: 19) traduce por ‘el pueblo diferente’ (plural weenhayey ‘los di-
ferentes’). Según los consultantes weenhayey de Alvarsson, la autode-
nominación antigua habría sido olhamelh ‘nosotros’ (Alvarsson 1988: 
2). El gentilicio tradicional, que no es una autodenominación sino una 
palabra que muchos wichí rechazan por ser despectiva, es mataco. En 
la literatura, aparecen nombres de subgrupos, tales como <noc-
ten(es)> u <octenay> (en Bolivia) . Los ancestros de los wichí actua-
les fueron también conocidos bajo los nombres <loqotas>, <yulos> y 
<wejwus> o <véjos>. Hunt (1913a) afirma que este último grupo oc-
cidental se llamaba a sí mismo <aiyu>. Los grupos del este, en Argen-
tina, han sido también llamados <güisnay>, y corresponden a las par-
cialidades /tewoq- elej/ "gente del río".  
 
6.2. ASENTAMIENTOS PRINCIPALES: 
 
6.2.1. Argentina:  
 
! Provincia del Chaco, donde existe un total de 18 grupos wichí en el 
departamento Gral. Güemes, por ejemplo El Sauzalito (a 50 kms al sur 
de Ingeniero Juárez y 75 km al noroeste de Nueva Pompeya) en la 
parte noroccidental de la provincia, especialmente en la zona de Nue-
va Pompeya (a unos 180 km al noroeste de Castelli) donde viven algu-
nos 4.500 wichí (Rodríguez 1975: 26), Comandancia Frías, entre Nue-
va Pompeya y la frontera entre la prov. de Salta, en el río Bermejito;  

! Provincia de Formosa, en los departamentos de Bermejo, Matacos, 
Patiño y Ramón Lista. Los datos citados a continuación me fueron co-
municados por de la Cruz (c.p. 1997): 



 Suplemento Antropológico 

70 

(1) depto. Ramón Lista [extremo noroeste de la provincia, en la fron-
tera con la provincia de Salta y el Paraguay, al sur del río Pilcomayo]. 
Grupo etnolingüístico Mataco Pilcomayo: (a) Comunidad Aborigen 
Wichí Siwajnichat [en María Cristina, a unos 15 km al este de la fron-
tera con la prov. de Salta, en el Pilcomayo], (b) Comunidad Aborigen 
Halatatho [en Santa Teresa, a 5 km al norte de María Cristina, en el 
Pilcomayo], (c) Comunidad Aborigen Titchey [en Barrio El Sol], (ch) 
Comunidad Aborigen Hosan Thowajhek [en Campo del Hacha], (d) 
Comunidad Aborigen Kaila Thetek [en El Silencio], (e) Comunidad 
Aborigen Fwaiyuk Fwaj [en El Surubí], (f) Comunidad Aborigen Che-
thuk Fwaj [en La Brea], (g) Comunidad Aborigen La Mocha [en la lo-
calidad del mismo nombre], (h) Comunidad Aborigen Mocito Wet, en 
dos localidades: (h1) Sol de Mayo [ex-Lote Uno], (h2): Tres Palmas, 
(i) Asociación Comunidad Aborigen Satuk Tes [en Media Luna], (j) 
Asociación Civil Comunidad Aborigen Ta Katay Fwitsuk Cho, en dos 
localidades: (j1) Medialunita, (j2) Cañitas, (k) Comunidad Aborigen 
Ama Hi [en Palmarcito], (l) Comunidad Aborigen Pampa [en la locali-
dad del mismo nombre], (ll) Comunidad aborigen Isla García [en ba-
rrio de Potrillo Nuevo], (m) Comunidad Aborigen El Potrillo [en la lo-
calidad del mismo nombre], (n) Comunidad Aborigen Hala Cho [en el 
Barrio Tronquito de Potrillo Nuevo], (ñ) Comunidad Aborigen Tewok 
Chay Wet en dos localidades: (ñ1) Barrio Mistol Marcado [en Potrillo 
Nuevo] y (ñ2) Pozo Charata, (o) Comunidad Aborigen Thile Taj, en 
tres localidades: (o1) Barrio Monte Redondo [en Potrillo Nuevo], (o2) 
Pozo Caballo y (o3) Las Cañitas, (p) Comunidad Aborigen Wofwaj 
[en el Barrio Isla Colón, Porillo Nuevo], (q) Comunidad Aborigen Laj 
Chasa [en Barrio Nuevo, ex-Yuto, Potrillo Nuevo], (r) Comunidad 
Aborigen Pozo El Breal [en la localidad del mismo nombre], (rr) Co-
munidad Aborigen Pozo la Chiva [en la localidad del mismo nombre], 
(s) Comunidad Aborigen Pethay Tajna Wet [en San Miguel], (t) Co-
munidad Aborigen Tres Palmas [en Tres Palmas], (u) Comunidad 
Aborigen Wichi Leka Honat [en Tucumancito]. Grupo etno-lingüísti-
co Mataco Montaraces (1): (a) Comunidad Aborigen El Revisadero 
[en Divisadero], (b) Comunidad Aborigen El Cruce [en El Cruce], (c) 
Comunidad Aborigen Kilómetro 30 [Km 30 desde Potrillo], (ch) Co-
munidad Aborigen Waj Wumek [en El Quebracho]. Grupo etnolin-
güístico Mataco Montaraces (2): (a) Comunidad Aborigen Wichí 



Los mataguayo  

71 

Fwitsuk Thase [en Lote Ocho], (b) Comunidad Aborigen Wichí Waj 
Thokwe [en Gral. Mosconi: un barrio en el pueblo y otros dos en las 
afueras], (c) Comunidad Aborigen Wichí Iyela His, en dos localida-
des: (c1) Pozo Cercado y (c2) El Estanque; 

(2) depto. Matacos [al sur del depto. Ramón Lista, en la frontera entre 
las provincias de Salta, Formosa y Chaco, al norte del río Teuco/ 
Bermejo]. Grupo etnolingüístico Mataco Bermejo Medio: (a) Aso-
ciación Vecinal Campo Bandera [en la localidad del mismo nombre], 
(b) Asociación Vecinal Wichí Barrio Viejo [en Ingeniero Juárez], (c) 
Asociación Vecinal Wichí Ing. Juárez [en Ingeniero Juárez], (ch) 
Comunidad Aborigen Wichí La Esperanza [en Ing.Juárez], (d) 
Comunidad Aborigen wichí Misión Pozo Yacaré, en dos localidades: 
(d1) Pozo Yacaré y (d2) Pozo del Hacha, (e) Comunidad Aborigen El 
Mistolar [en Pozo del Pato], (f) Comunidad Aborigen Suwelyis [en 
Tte. Gral. Fraga]. Grupo etnolingüístico Mataco Pilcomayo: (a) 
Comunidad Aborigen Wichí Barrio Nuevo [en Ingeniero Juárez], (b) 
Comunidad Aborigen Wichí Barrio San Martín [en Ingeniero Juárez]. 
Grupo etnolingüístico Mataco Pilcomayo-Carmen: Asociación 
Vecinal Wichí Barrio Palo Santo [en Ingeniero Juárez];  

(3) depto. Bermejo [entre el departamento Patiño, al este, y los de Ra-
món Lista y Matacos, al oeste]. Grupo etnolingüístico Mataco Ber-
mejo Medio: (a) Comunidad Aborigen Wichí Aibal Silencio [en la lo-
calidad del mismo nombre], (b) Comunidad Aborigen Bolsa Chica [en 
Bolsa Chica], (c) Comunidad Aborigen Bolsa de Palomo, (ch) Comu-
nidad Aborigen El Mistolar, (d) Comisión Vecinal Notsahitaj, en dos 
localidades: (d1) Las Bolivianas y (d2) Laguna Yema, (e) Comunidad 
Aborigen Wajtaj [en Laguna Yema], (f) Comisión Vecinal Wichí La-
wet [en Laguna Yema], (g) Comunidad Aborigen Tich'a [en Pozo del 
Mortero], (h) Comunidad Aborigen Santa Rita [en Santa Rita], (i) Co-
munidad Aborigen Wichí Tek'les en dos localidades: (i1) Sumayén y 
(i2) Laguna Yacaré. Grupo etnolingüístico Mataco Pilcomayo-Car-
men: (a) Comunidad Aborigen El Quimil, (b) Comunidad Aborigen 
Lagunita [en la localidad del mismo nombre], (c) Comunidad Abori-
gen Wichí Wahat Chalaj [en Pescado Negro], (ch) Comunidad Abori-
gen Wichí Tä Yu [en Pocitos], (d) Comunidad Aborigen Wichí Car-
men Ta Nekchäyek [en Pozo de Maza]; 



 Suplemento Antropológico 

72 

(4) depto. Patiño [centro de la provincia de Formosa, límite oriental de 
los asentamientos wichí]. Grupo etnolingüístico Mataco Bermejo 
Medio: (a) Comunidad Aborigen Francisco Javier Muñiz [en Las Lo-
mitas. Se trata de una comunidad mixta wichí-pilagá], (b) Asociación 
Civil Comunidad Aborigen Wichí La Pantalla [en Las Lomitas], (c) 
Asociación Civil Comunidad Aborigen Rihar Segundo [en Matadero, 
Lote 47, barrio periurbano ubicado alsudoeste del casco urbano de Las 
Lomitas], (ch) Asociación Civil Comunidad Aborigen Sebastian Gon-
zález Laka Wichí [en Chacra 27, al noroeste del casco urbano de Las 
Lomitas], (d) Asociación Civil Comunidad Aborigen José Mistol [en 
Lote 42, a 5 kms al sur de Las Lomitas], (e) Asociación Civil Barrio 
José Antonio Lakha Wichí [en Pozo del Tigre], (f) Comunidad Abori-
gen Coronel Bazán [en Tres Pozos (Bazán)]; 

! Provincia de Salta. Los datos para esta provincia, salvo mención  
explícita al respecto, provienen también de de la Cruz (comunicación 
particular 1997): (1) depto. San Martín, al norte del río Berme-
jo/Teuco. Dialecto wejwus (vejoz): (a) Misión Chaqueña [en Alga-
rrobal], (b) Misión Salim [en Padre Lozano, al este de la ciudad de 
Embarcación], (c) Carboncito [al sudeste de Misión Salim], (ch) Lote 
75 [en Embarcación], (d) Chacra 7 [en Embarcación], (e) La Loma 
[población mestizada con chiriguano, toba y criollos, en Embarca-
ción], (f) Ballivián [a 40 kms al nordeste de Embarcación], (g) Hick-
mann [a 50 kms al este de Embarcación]. Hay también asentamientos 
migrantes en fincas y puestos ganaderos de la zona. Sin datos para de-
terminación de posible origen dialectal: (a) Dragones [a 25 kms al este 
de Hickmann], (b) Campichuelo [al sur de Ballivián], (c) Cnl. Cornejo 
[a 17 kms al sur de Gral. Mosconi]. Además, hay asentamientos mi-
grantes en las fincas agrícolas de la zona. Dialecto Pilcomayo salteño 
(o variante, por la situación de contacto en las ciudades): (a) dos o tres 
barrios de la ciudad de Tartagal, (b) San Benito de Palermo [próximo 
a Tartagal], (c) Gral. Mosconi [a seis kilómetros al sur de Tartagal], 
(ch) Km 6 [hacia el este de Tartagal. Quizás se trate del mismo llama-
do también Asentamiento Nuevo (ex-Lapacho-Tartagal)], (d) Km 14. 
Dialecto montaraz (relacionado con el dialecto hablado en la región 
del Fiscal 14, depto. Rivadavia, banda norte): (a) Km 18, (b) Pacará [a 
30-40 kms al este de la ciudad de Tartagal], (c) Tonono [a 36 kms al 



Los mataguayo  

73 

nordeste de Tartagal]. Además, otros wichí viven en fincas agrícolas 
de la región;  

(2) depto. Rivadavia, al este de los departamentos de San Martín y 
Orán, tanto al norte como al sur del Bermejo/Teuco. Muchos wichí vi-
ven en 20 comunidades del Lote Fiscal 55 (ex Colonia Buenaventura), 
que se extiende desde el Hito 1, en la frontera con Bolivia, hacia el 
noroeste, hasta el límite con la provincia de Formosa (línea Barilari). 
Este territorio sigue el río Pilcomayo y tiene un ancho de unos 40 kiló-
metros. El número de habitantes indígenas, la mayoría de los cuales 
son wichí se estima en 4.000 personas. Además, hay unos 2.000 crio-
llos asentados en el lote (Trinchero 1992). De la Cruz (comunicación 
personal 1997) proporciona la siguiente lista. Dialecto Mataco-Ber-
mejo occidental: (a) Las Costas, (b) Las Bolsas, (c) La Unión, (ch) El 
Breal, (d) El Naranjo, (e) La Soledad, (f) San Felipe, (g) La Esperan-
za, (h) El Destierro, (i) El Algarrobal, (j) Aguas Muertas [Estos asen-
tamientos tienen muy poca población, en algunos casos una sola fami-
lia], (k) Colonia Rivadavia, (l) Santa Rosa, (ll) Lote 30. Los asenta-
mientos arriba citados pertenecen a la zona de la Banda Sur, los que se 
mencionan a continuación pertenecen a la Banda Norte: (a) El Colgao, 
(b) Fortín Belgrano, (c) Resistencia [estos tres primeros asentamientos 
tienen muy poca población, en algunos casos una sola familia], (ch) 
San Patricio, (d) Los Baldes, (e) Pluma de Pato [Lote 20, a cuatro ki-
lómetros al este de la localidad de Pluma del Pato y a 24 kms al oeste 
de Morillo, con 178 wichí para 1990 según Stunnenberg (1993)], (f) 
Morillo [Cnl. Juan Solá], (g) Los Blancos, (h) Capitán Pagé. Dialecto 
montaraz (relacionados con los grupos montaraces del depto. San 
Martín): (a) Balbuena, (b) Traslado, (c) Desemboque [estos tres gru-
pos están en permanente transhumancia], (ch) Esperanza, (d) La Junta, 
(e) Mojarras, (f) San Miguel, (g) Pozo El Bravo, (h) Las Horquetas, (i) 
Madrejón, (j) Rancho del Ñato, (k) Bella Vista, (l) Pozo la China, (ll) 
Pozo del Toro, (m) Pim Pim, (n) Bajo Grande, (ñ) Pozo Cercado [po-
siblemente una variante diferenciable de los anteriores, vinculados con 
los grupos de Mosconi, Pozo Cercado y Estanque de la prov. de For-
mosa]. Dialecto Pilcomayo salteño: (a) Padre Coll, (b) El Cruce, (c) 
Santa María [en el Pilcomayo], (ch) Santa Victoria del Este [ ], (d) 
San Luis [al sudeste de Santa Victoria], (e) Cañaveral [al sur de Santa 



 Suplemento Antropológico 

74 

Victoria], (f) Pozo del Tigre [al sudeste de San Luis], (g) San Ignacio 
[al sudeste de Pozo del Tigre], (h) Kilómetro 2, (i) Kilómetro 1, (j) 
Misión La Paz [próximo al límite con la prov. de Formosa, en el Pil-
comayo. En este lugar, los wichí están en situación de mestizaje con 
chorote y nivaklé], (k) Las Vertientes, (l) Alto de la Sierra [tierraden-
tro entre Santa Victoria y Morillo/Cnl. Juan Solá. En este asentamien-
to viven también hablantes del dialecto montaraz], (ll) Pozo Mulato 
[entre Alto de la Sierra y el límite con la prov. de Formosa. Allí tam-
bién hay hablantes del dialecto montaraz]. Aparece cierta influencia 
weenhayek (guisnay) en otras tres comunidades: (a) La Puntana [lla-
mada también Hito 1, en la frontera boliviana, donde los wichí están 
en situación de mestizaje con toba], (b) La Puntana Chica [con situa-
ción de mestizaje con toba], (c) La Curvita [al sur de La Puntana, con 
una situación de mestizaje entre wichí, chorote, toba y tapïi]; 

(3) depto. Orán: Pichanal [a 25 kms al sudeste de Orán, con 115 wichí 
para 1984 (Fernández 1991)]; 

(4) depto. Metán. Para  este departamento, así como para el de Anta, 
de la Cruz (c.p. 1997) aclara que se trata de familias wichí trabajando 
en fincas de la zona, y para las cuales no se dispone de datos en cuanto 
a su origen: (a) Metán, (b) El Destierro [entre la ciudad de Metán y 
Joaquín González, en la zona del río Pasaje o Juramento]; 

(5) depto. Anta: (a) Joaquín V. González [en el río Salado, a unos 100 
kms al norte de la frontera con la prov. de Santiago del Estero], (b) El 
Quebrachal [27 kms al sur de Joaquín V. González, en el río Salado], 
(c) Apolinario Saravia [zona del río Seco, a 112 kms al oeste de Riva-
davia y unos 20 kms al este de la frontera entre las provincias de Jujuy 
y Salta, a la altura de San Pedro]. Un estudio adelantado por Terraza 
(2001) hace resaltar un proceso avanzado de extinción en estas locali-
dades aisladas de los demás asentamientos wichí.  

! Provincia de Jujuy, aunque las fuentes que consulté dan solo datos 
escuetos. Parece haber wichí en tres departamentos, todos situados en 
el ángulo sudeste de la provincia, quedando al oriente de un punto si-
tuado al este de la capital provincial (San Salvador de Jujuy) y de los 
últimos contrafuertes de la serranía de Calilegua. En todas estas locali-
dades, los wichí viven con chiriguanos (familia tupí-guaraní) y otros 



Los mataguayo  

75 

grupos oriundos del Chaco. de la Cruz (1997, c.p.) opina que los datos 
datan de los años 60 y 70, y que reflejaban la presencias de peones 
"golondrinas" más que asentamientos duraderos de wichí en dicha 
provincia: 

(1) nordeste del departamento de Santa Bárbara, entre las localidades 
de Vinalito, frente a Yuto, al noroeste, y el Arroyo Colorado, zona de 
Santa Bárbara, al sur. Dicha zona está situada al este del río San Fran-
cisco, que vierte sus aguas al Bermejo al norte de la ciudad de Embar-
cación;  

(2) parte nororiental del departamento de San Pedro, sobre todo en la 
zona del Ingenio La Esperanza, ubicado al este de San Pedro, cabecera 
departamental, en el río Grande de San Pedro, afluento occidental del 
San Francisco; 

(3) departamento de Ledesma, entre el piedemonte oriental de la serra-
nía Calilegua y la localidad de Yuto, en el río San Francisco, al norte, 
zona que se prolonga en dirección al sur hasta el departamento vecino 
de San Pedro (Bartolomé 1972; Martínez Sorasola 1992; Rodríguez 
1975; Tovar 1981);   
  
6.2.2. Bolivia:  
 
depto. de Tarija, prov. Gran Chaco, en el río Pilcomayo (margen dere-
cha) desde Villa Montes (e incluyendo esta ciudad) hasta D'Orbigny 
(frontera argentina). También al Sur de Villa Montes, hasta unos 40 
kms. de esta ciudad (asentamientos de San Antonio, Capirendita, Que-
brachal, Simbolo, Algarrobal, San Bernardo, Bella Esperanza, Resis-
tencia, Viscacharal, Purísima, Porvenir, Yuchán, Crevaux, Sausal, Pal-
mar Grande y Timboy (Alvarsson 1988). Plaza & Martínez & Carva-
jal (1985) hablan de un grupo aislado de <güisnay>, según ellos chu-
lupí más que matacos, que sitúan al este de la provincia Gran Chaco 
del departamento de Tarija, cerca de la frontera paraguaya. Estarían 
asentados al sur del camino que une la ciudad de Villamontes (en el 
Pilcomayo) al Fortín Teniente Juan E. López (en el Paraguay), camino 
que sigue a grandes rasgos el límite entre los departamentos de Tarija 
y Chuquisaca. Los datos lingüísticos presentados por dichos autores 



 Suplemento Antropológico 

76 

pertenecen, sin embargo al chulupí (niwaqlé) del Chaco paraguayo. 
Ninguna fuente actual, que yo sepa, documenta  nivaklé en territorio 
boliviano. Albó (1995) da los datos siguientes, con el número de ha-
blantes según el censo de 1992: (1) cantón Villamontes (urbano: 139 
weenhayek), (2) cantón San Antonio: 188 weenhayek, (3) cantón 
Capirenda Sur: 477 weenhayek, (4) cantón la Purísima: 56 weenha-
yek, (5) cantón Crevaux: 538 weenhayek;  
 
6.3. DEMOGRAFÍA Y NÚMERO DE HABLANTES: 
 
Total de integrantes del grupo étnico wichí: 35.000 - 40.000 personas, 
el primer guarismo siendo el más probable (de la Cruz, c.p. 1997); 

6.3.1. Argentina: 25.000 véjoz para 1991 y 100 noctén para 1981 
(Grimes 1992); 32.639 hablantes en total  (Serbín 1981); 5.000 - 
10.000 güisnay y 2.000 noctén (Ortiz Lema 1986); 12.000 wichí en 
las provincias de Formosa y Salta (Barabás & Bartolomé 1979); en la 
provincia del Chaco, hay 3.143 wichí viviendo en comunidades orga-
nizadas (Censo Provincial Aborigen de la Provincia del Chaco, 1985); 
4.240 wichí para 1995 en la prov. de Chaco (IDACH); 

6.3.2. Bolivia: 1.700 -2.000 hablantes (Alvarsson 1988); 11.427 noc-
tén para 1981 (Grimes 1992); unos 100 güisnay para 1976 (Riester 
1976). Ortiz Lema (1986) proporciona las siguientes cifras, que co-
rresponden a 1978, para la población nocten en Bolivia: Villamontes 
(271), San Antonio (20), Capirenda (315), Quebrachal (38), Algarro-
bal (105), San Bernardo (20), Villa Esperanza (5), Resistencia (37), 
Viscacheral (23), Purísima (40), Yuchán (48), Crevaux (392), Sausal 
(61), Palmar Grande (2), Timboy (46). 1.471 weenhayek mayores de 
seis años en la prov. Gran Chaco según el censo de 1992. El censo in-
dígena da una cifra de 1.912; 1.398 weenhayek para 1992 (Albó 
1995). Según Diez Astete & Riester (1996), en cambio, los weenha-
yek (wejnayek) serían entre 2.300 y 2.600 personas en total, asenta-
dos en dieciseis comunidades. La Organización de Capitanes Wejna-
yek y Tapietes (ORCAWETA, 1998) habla de veintisiete comunida-
des, de las cuales diez fueron desalojadas por invasores.  
 



Los mataguayo  

77 

6.4. DATOS DIVERSOS: 
 
El territorio wichí no parece haber cambiado desde el siglo XVIII, 
época de las primeras informaciones precisas sobre su existencia y 
ubicación. En el Pilcomayo, sus vecinos en la zona del Estero Patiño 
eran los toba; en el Bermejo, estaban asentados desde Embarcación 
(prov. de Salta) hasta la región situada al norte de Castelli (provincia 
del Chaco), a la altura de Pozo del Tigre. 

Najlis (1968) considera que la lengua de los wichí consta de 
tres subdialectos: (1) dialecto del Pilcomayo, (2) dialecto del Bermejo, 
y (3) dialecto véjos. Tovar (1981), por su parte, distingue solamente 
dos subdialetos: (1) el nororiental o güisnay, hablado en el Pilcomayo, 
en las zonas de Santa Victoria, San Andrés, Misión de La Paz etc. y 
(2) el sudoccidental o véjos de la zona de la Misión Chaqueña de Al-
garrobal. El límite entre los dos grupos de Tovar estaría ubicado al 
nordeste de las tolderías de Tonono, al este de la ciudad de Tartagal, 
en dirección a Santa Rosa.   

Golluscio & Tomé (1993) hablan de dos dialectos: (1) zona de 
Embarcación, hasta el río Pilcomayo, y (2) desde Morillo (prov. Salta) 
hasta Pozo del Tigre (Prov. Formosa): wichí del Teuco. 

Barúa (1992: 21-22) y Braunstein (1991: 24; 1992: 2-3; 1993: 
8-10) distinguen, para principios del siglo, doce grupos wichí: (1) 
Noctén o oktenay [extremo noroeste de la zona wichí en el Pilcoma-
yo boliviano], (2) comunidades del Pilcomayo salteño, incluyendo a 
Misión La Paz, (3) véjoz (wehwós), en un espacio delimitado aproxi-
madamente por Tonono, Tartagal, Embarcación y el río Bermejo, (4) 
wichí montaraces de la zona de Alto de la Sierra (lantawos), en la 
parte centro-oeste del departamento Rivadavia hasta el límite con la 
provincia de Formosa, (5) comunidades ribereñas del Pilcomayo for-
moseño, al este del límite con la provincia de Salta [guisnay o wenha-
yéy], (6) wichí montaraces de las provincias de Formosa y Salta, hacia 
el este del grupo anterior, incluyendo a comunidades como San Patri-
cio, Los Blancos, Pozo de Maza, El Quebracho y Pozo Yacaré [grupos 
norbermejinos], (7) grupos sudoeste, entre la zona de Rivadavia en el 
río Bermejo y la zona fronterizas entre las provincias de Salta y Jujuy, 



 Suplemento Antropológico 

78 

(8) grupos de los ríos Bermejo y Bermejito, en la frontera al este del 
límite entre las provincias de Chaco y Salta, hasta la zona de Nueva 
Pompeya [cunatas] (9) grupos del Bermejo, en la provincia del Chaco, 
al este del grupo anterior [grupos orientales surbermejinos], (10) ba-
zanero [Òukutas], en la zona de Pozo del Mortero y J.G. Bazán, entre 
Las Lomitas, al sudeste, y Laguna Yema, al noroeste, en el centro de 
la provincia de Formosa, (11) comÒe"lej ("abajeños", denominación re-
lativa a los cursos de agua) o grupos del límite sud oriental de los 
asentamientos wichí, incluyendo a Pozo del Tigre, al sudeste de Las 
Lomitas, y (12) grupos asentados al sur del río Bermejo y en el Ber-
mejito, en la zona de Rivadavia, en el límite entre las provincias de 
Salta y Chaco. 

En un mapa provisorio, hecho por Braunstein y Dell’Arciprete, 
y fechado en enero de 1999, los autores distinguen un total de 22 tri-
bus wichí. Este mapa fue añadido a una versión del vocabulario mata-
ko-bazanero, contribución de Braunstein para el Intercontinental dic-
tionary series (Braunstein 1989c). A continuación, las localidades en 
las que se encuentran asentadas estas tribus se citan de norte a sur, em-
pezando por la región más occidental, bordeando los contrafuertes an-
dinos, si bien se mantiene la numeración original:  

1. Zona de Villamontes, Bolivia, depto. Tarija, Prov. Gran 
Chaco: (a)Villa Montes/ Tuuntey, (b) San Antonio/ Kyààtày,  (c) Ca-
pirendita/ Tsinuukwat/ Llakyat, (ch) Quebrachal/ Kyeelhkyat, (d) Tres 
Pozos/ Kyowhaytas, (e) Algarrobal/ Ho’o’yo’, (f) San Bernardo/ 
Woqtaj, (g) Timboy, (h) Palmar Grande/ Jwitsuktsajwo’, (i) Bella Es-
peranza/ Lhaakwetaj, (j) Resistencia/ Qooqhis, (k) Vizcacheral/ Ààn-
hànhi, (l) Purísima/ Hookwat, (ll) Retiro, (m) Antezana/ Ivelayamhuy, 
(n) Yuchán/ Tijwoomtaj, (ñ) Samaihnate, (o) Crévaux/ Tseetwop’it-
sek/ Ahatay Womek, (p) La Mora, (q) Sausal/ Noosyhitaj/ Ahatay 
Womek, (r) Sikynyujwitaj, (s) D’Orbigny, (t) Hito 1, (u) La Puntana, 
(v) La Curvita, (w) Padre Coll, (x) Santa María, (y) Cruce, (z) Magda-
lena/ Ailenitaj; 

2. Zona de Tartagal y Mosconi: (a) Mosconi, (b) Sachapera, (c) 
M. Cacique Cambaí, (ch) Aguaray, (d) San Benito, (e) Sinaí, (f) Tarta-
gal, (g) Kilómetro 2, (h) Kilómetro 6, (i) Kilómetro 16, (j) Km 18-La-



Los mataguayo  

79 

pacho Mocho, (k) Tonono, (l) Monteveo, (ll) Misión Pacará Sauzal, 
(m) Misión Talar, (n) Misión Mora, (ñ) Paraíso; 

5. Zona de Traslado (entre Embarcación y Tartagal, prov. de 
Salta): (a) Corralito, (b) Sopota, (c) La Esperanza, (ch) Balbuena, (d) 
Desemboque, (e) Rinconcito, (f) Santa Victoria, (g) San Miguel, (h) 
Misión Traslado, (i) Flores, (j) Cornejo, (k) Ballivian;  

9. Zona de Embarcación, prov. de Salta: (a) Misión Chaqueña, 
(b) Embarcación, (c) Fiscal 75, (ch) Pedro Lozano/ M. Nueva, (d) 
Hickman-Las Palmas; 

12. Zona de La Unión, al sur del río Bermejo y sudeste de Pi-
chanal y Embarcación, prov. de Salta: (a) El Naranjo, (b) Santa Rosa, 
(c) El Breal, (ch) La Soledad, (d) La Unión; 

13. Zona de Apolinario Saravia:/ río Pasaje o Juramento, entre 
Metán, Joaquín V. González y El Quebrachal, prov. de Salta (a) Apo-
linario Saravia, (b) Joaquín V. González, (c) El Quebrachal, (ch) El 
Galpón, (d) Metán; 

3. Zona de La Paz, banda sur (Argentina) del río Pillcomayo,en 
la zona fronteriza entre Bolivia, Argentina y Paraguay, zona limítrofe 
entre las provincias de Salta y Formosa: (a) San Luis, (b) Santa Victo-
ria este, (c) Cañaveral, (ch) Evenecer, (d) Pozo del Tigre, (e) Km.2, (f) 
Km. 1, (g) Misión La Paz, (h) Bella Vista, (i) Bajo Grande, (j) Alto de 
la Sierra, (k) San Bernardo, (l) La Junta; 

6. Zona de Pozo el Toro: (a) Pozo el Toro, (b) San Miguel, (c) 
Pozo El Bravo, (ch) Las Mojarras, (d) La Jamba, (e) La Esperanza, (f) 
Rancho El Ñato, (g) Pozo La China, (h) Pin Pin, (i) Quebrachal; 

10. Zona de la Ruta 81 (que une Embarcación a Formosa), 
prov. de Salta y límite entre las provincias de Salta y Formosa: (a) 
Dragones, (b) Pluma de Pato, (c) La Represa/ Neche Honhat, (ch) Mi-
sión La Cortada/ Morillo, (d) Pozo del Chanar, (e) Los Blancos, (f) 
San Patricio, (g) Capitán Page, (h) Resistencia, (i) Los Baldes, (j) El 
Colgado, (k) Teniente Fraga [Prov. Formosa, entre Ing. Juárez y el lí-
mite con la prov. de Salta], (l) Carboncito, (ll) El Palo Blanco; 



 Suplemento Antropológico 

80 

4. Zona de Santa Teresa, límite entre las provincias de Salta y 
Formosa, orilla sur del Pilcomayo (Arribeños del Pilcomayo): (a) 
Campo del Hacha, (b) El Breal, (c) Palmarcito, (ch) Lote 1, (d) Lote 8, 
(e) María Cristina, (f) Pozo de la Chiva, (g) San Miguel, (h) Santa Te-
resa, (i) Tres Palmas, (j) Tucumancito, (k) Las Vertientes, (l) Pozo El 
Mulato;  

8. Zona de Potrillo, noroeste de la prov. de Formosa, al sur del 
río Pilcomayo (Abajeños del Pilcomayo): (a) Barrio El Sol, (b) Barrio 
La Paz, (c) Barrio Nuevo/ M. El Yuto, (ch) El Potrillo, (d) El Silencio, 
(e) El Tronquito, (f) Isla Colón, (g) Km. 13, (h) La Brea, (i) La Mo-
cha, (j) La Pampa, (k) Las Cañitas, (l) Pozo Caballo/ Monte Redondo, 
(ll) Pozo Charata, (m) El Mistol Marcado, (n) Puerto Irigoyen, (ñ) San 
Andrés/ Media Luna, (o) San Martín/ Media Lunita, (p) Surubí, (q) 
Barrio San Martín; 

7. Zona de El Chorro, al sur de las zonas 4 y 8 arriba citadas: 
(a) El Cruce, (b) El Chivil, (c) Bo. El Sol, (ch) El Chorro, (d) El Divi-
sadero, (e) El Estanque, (f) El Quebracho), (g) Km. 30, (h) Pozo Cer-
cado, (i) Los Leones; 

14. Zona de Rivadavia, prov. de Salta, banda sur del río Ber-
mejo, próximo al límite con la prov. del Chaco: (a) Rivadavia, (b) San 
Felipe, (c) La Esperanza, (ch) El Algarrobal, (d) El Destierro, (e) 
Aguas Muertas, (f) Fortín Belgrano; 

15. Zona de Comandancia Frías, en el límite entre las provin-
cias de Salta y del Chaco: (a) Totoral, (b) Las Hacheras, (c) Pozo de la 
Gringa, (ch) Santa Bárbara, (d) Santa Victoria, (e) Rosales, (f) La Ar-
monía, (g) Campo Alegre, (h) Comandancia Frías/ Barrio Media Lu-
na, (i) Comandancia Frías/ Barrio La Quinta; 

11. Zona de Pozo de Maza, entre el río Pilcomayo y la ciudad 
de Ing. G.N. Juárez (wichí carmeños): (a) Barrio Nuevo-El Carmen/ 
Pozo de Maza, (b) El Quimil, (c) Las Lagunitas, (ch) Los Pocitos/ 
Tay’u, (d) Pescado Negro/ Wahat chalaj, (e) Ing. Juárez/ Barrio Palo 
Santo; 

17. Zona de Ing. Juárez/Barrio Viejo-Laguna Yema (Cuenca 
del Teuquito): (a) Ing. Juárez/ Barrio Viejo, (b) Campo Bandera, (c) 



Los mataguayo  

81 

Pozo del Pato, (ch) El Mistolar, (d) Aibal/El Silencio, (e) Sumayén, (f) 
Laguna Yacaré, (g) Santa Isabel/ Tekles, (h) Laguna Yema/ Wichí La-
wet, (i) Isla de Cuba, (j) Bolsa de Ponce-El Porongal-Sauzalito/ Barrio 
Esperanza, (k) Sauzalito/ Barrio Unido; 

16. Zona de Sauzalito, entre Nueva Pompeya (Prov. del Chaco) 
y la frontera con la prov. de Salta: (a) Sauzalito/ Barrio Centro, (b) 
Sauzalito/ Barrio Jovino, (c) Sauzalito/ Barrio Nati, (ch) Yelatas Nañ-
hat, (d) El Vizcacheral/ Onholo, (e) Tres Pozos/ Tales Pusu, (f) Tarta-
gal, (g) Pozo Yacaré, (h) Juárez/ Barrio Obrero; 

18. Zona de Nueva Pompeya, noroeste de la prov. del Chaco: 
(a) Nueva Pompeya/ Misión, (b) Pozo del Sapo/ Totnaji, (c) Laguna 
de los Curas/ Polenom, (ch) El Toba/ Wonlhoi, (d) Palo Flojal, (e) La-
guna Palma Sola, (f) Paraje Araujo, (g) Paraje El Arbolito, (h) La En-
trada, (i) Sauzalito/ Barrio Peña; 

20. Zona de Bazán, entre Las Lomitas y Laguna Yema, prov. 
de Formosa: (a) Tres Pozos/ Bazán, (b) Pozo del Mortero/ Tich’a, (c) 
Pozo del Mortero, (ch) Las Bolivianas, (d) Lote 27/ Las Lomitas, (e) 
Laguna Yema/ Simbolar, (f) Laguna Yema/ Matadero; 

19. Zona de Nueva Población, hacia el norte de Castelli, prov. 
del Chaco: (a) Fortín Arenales, (b) Manantiales, (c) La Fidelidad, (ch) 
Pitujtaj, (d) El Pintado/ Wichí, (e) Fwekwe, (f) El Sauzal/ Chelhchat, 
(g) Nueva Población, (h) Castelli, (i) Miraflores, (j) Techát, (k) Ar-
monía; 

21. Zona de Las Lomitas, prov. de Formosa: (a) Las Lomitas/ 
Matadero/ Lote 47, (b) Las Lomitas/ Lote 42/ José Mistol, (c) Las Lo-
mitas/ Barrio 17 de Octubre; 

22. Zona de Pozo del Tigre, hacia el sudeste de Las Lomitas, 
prov. de Formosa: (a) Las Lomitas/ La Pantalla, (b) Colonia Muñiz, 
(c) Pozo del Tigre/ Lakha Wichí; 

 

 
  



 Suplemento Antropológico 

82 

6.5. BIBLIOGRAFÍA: 
 
Acuña, Leonor 
2005  “Los chicos mismos me enseñan”. Bilingüismo en la educa-

ción intercultural bilingüe. En: Alicia Tissera de Molina y 
Julia Zigarán (eds.), Lenguas, educación y culturas: 21-44. 
CEPIHA, Universidad Nacional de Salta. 

 
Aguirre, Susana Elizabetn y María Lorenza Miranda 
2005  Interculturalidad y bilingüismo en el Nivel Inicial. Una ex-

periencia con niños wichí. En: A. Tissera de Molina y J. Zi-
garán (eds.), Lenguas, educación y culturas: 267-269. CE-
PIHA, Universidad Nacional de Salta. 

 
Albó, Xavier 
1995  Bolivia plurilingüe. Guía para planificadores y educadores, 

vol. 2 y atlas. La Paz: CIPCA. 
 
Alvarsson, Jan-Åke  
1979a  Census över indianstammen mataco-noctenes. Villa Mon-

tes: Misión Sueca Libre.  
1979b  We'hnayek »lamet. Un manual del idioma Mataco-Noctenes. 

Misión Sueca Libre. Cochabamba: Imprenta Indigenista 
Boliviana. 

1982a  Indianeld. Berättelsen om Astrid Janssons liv bland mata-
coindianerna. Estocolmo: Normans. 

1982b.  Matacomytologins roll i social förändring. Estocolmo: 
Stockolms Universitet, Socialantropologiska institutionen 
(ms.). 

1983a  The origin of Mataco women. Latin American Indian Lite-
ratures, 7/2: 167-169.  

1983b  Mataco. Latin American Indian Literatures , 7/2: 167-169. 
1983c  Reseña de: Wilbert & Simoneau (eds.) 1982. Latin Ameri-

can Indian Literatures,  7/2: 172.  
1983ch  Matacoekonomi. Några tankar kring transitionen mellan 

samhällsformer. Uppsala: Uppsala Universitet, Kulturantro-
pologiska institutionen (ms.). 



Los mataguayo  

83 

Alvarsson, Jan-Åke  
1984a  How the Mataco found their fish. Latin American Indian Li-

teratures, 8/2: 92-98.  
1984b  Weenhayek Lhamet. Una introducción al mundo de los ma-

taco noctenes. Cochabamba: Misión Sueca Libre en Boli-
via. 

1985  Utvärdering av SIDA-stött egnahemsprojekt för Matacoin-
dianer. Estocolmo. 

1988  The Mataco of the Gran Chaco. An ethnographic account 
of change and continuity in Mataco socioeco-nomic organi-
zation. USCA 11. 

1989  The role of Mataco mythology in social change. The inter-
dependance of social transformation and Indian mythology 
in the Bolivian Gran Chaco. Scripta Ethnologica, Supple-
menta 8: 17-22. 

1990a  Commercialization. A threat or an outlet? The case of the 
Mataco, hunters and gatherers of the Gran Chaco. CHAGS 
6, Precirculated Papers, vol. 1: 536-548. Fairbanks: Uni-
versity of Alaska. 

1990b  Borders and ethnicity. The case of the Mataco. En: Alvars-
son & Horna (eds.): 121-134. 

1990c  The Mataco way: a case of alternative development in the 
Gran Chaco. En: J.-Å. Alvarsson (ed.),  Alternative develop-
ment in Latin America: 79-95. Uppsala: Uppsala Research 
Reports in Cultural Anthropology. 

1991  Mataco. En: Encyclopedia of World Cultures. New Haven: 
HRAF. 

1992a  Symboliken i tre matacoväskors mönster. Svenska Ameri-
kanistsällskapets Årsskrift för 1991: 38-65. Uppsala/ Esto-
colmo. 

1992b  Till sjukhuset, schamanen eller själa vårdaren? Diagnos hos 
Mataco, ett samlarfolk i Sydamerika. Hälsa och Mission 1: 
13-14. 

1992c  Artefacts in ethnographic description. Some ideas based on 
an analysis of three stringbags from the Mataco Indians of 
Bolivia. Antropologiska Studier 48. Estocolmo. 

 



 Suplemento Antropológico 

84 

Alvarsson, Jan-Åke  
1992ch  Organizando lo inorganizable: algunas notas sobre clasifi-

cación de lo conocido y lo desconocido entre los mataco-
noctenes del Gran Chaco boliviano. Scripta Ethnologica, 
14: 15-18.  

1993   Yo soy weenhayek: Una monografía breve de la cultura de 
los Mataco-Noctenes de Bolivia. La Paz: Museo de Etno-
grafía y Folklore. 

1994a  Mataco. En: Johannes Wilbert (ed.), Encyclopedia of World 
Cultures. Volume VII. South America: 227-230. Boston. 
MA: G.K. Hall & Co. 

1994b  Through the web of a string bag: reflections of Mataco 
culture through handicraft (Precirculated version). Uppsala. 

1995  Tobacco, cebil and shamanism among the Weenhayek. Acta 
Americana. Journal of the Swedish Americanist Society, 
3/2: 117-136. 

1997a  La historia de vida de una familia Weenhayek: como apare-
ce en los nombres personales de los hijos. Horizontes An-
tropológicos 3/6: 160-172. Porto Alegre: Programa de Pós-
Graduação em Antropologia Social da UFRGS. 

1997b  Tricksters versus culture hero - The roles of Thokwjwaj and 
>Ahutsetajwaj in Weenhayek mythology. Acta Americana. 
Journal of the Swedish Americanist Society, 5/2: 89-102.  

1998a  Vad var det jag hette?: indiansk namnskick reflekterat i 
weenhayekfolkets kultur. En: Personnamn och social 
identitet: 103-138. Estocolmo: Kungliga Vitterhets-, Histo-
rie- och Antikvitetsakademien. 

1998b  True Pentecostals or true Amerindians - or both? Religious 
identity among the Weenhayek Indians of Southern Bolivia. 
En: Jan-Åke Alvarsson & Rita Laura Segato (eds.), Reli-
gions in transition: mobility, merging and globalization in 
the emergence of contemporary religious identities: 174-
192. Uppsala: Uppsala University. 

1998c  >Asnoot=âj - The man with the donkey hide: a traditional tale 
about the image of men - told by a 17 year old Weenhayek 
woman. Acta Americana. Journal of the Swedish America-
nist Society 6/2: 50-58.  



Los mataguayo  

85 

Alvarsson, Jan-Åke  
1999a  Foraging in town: survival strategies among the Weenhayek 

of Bolivia and Argentina. En: Elmer S. Miller (ed.), Peoples 
of the Gran Chaco: 23-35. Westport, Connecticut: Bergin & 
Garvey. 

1999b  Conflictos y guerras entre los Weenhayek (Mataco-Nocte-
nes). En: En: M. Califano (ed.) 1999f: 231-249.  

1999c  Itshààtayh. Los animales del Gran Chaco. Villamontes: Mi-
sión Sueca Libre/ APCOB. 

2002  The frog that wanted to change its skin. A Weenhayek tale 
used as a metaphor for resisting ethnic and personal change. 
Acta Americana. Journal of the Swedish Americanist So-
ciety, 10/2.  

2003a  Reflections of Weenhayek ethos in Gran Chaco Pentecosta-
lism: a discourse analysis of four Weenhayek sermons in 
the Bolivian Asamblea de Dios church. En: Anders Ruuth 
(ed.), Rite and power: 11-29. Faculty of Theology Interna-
tional Seminar, Missio No. 18. Uppsala: Swedish Institute 
of Mission Research. 

2003b  True Pentecostals or true Amerindians – Or both? Religious 
identity among the Weenhayek Indians of Southern Bolivia. 
En: Jan-Åke Alvarsson & Rita Laura Segato (eds.), Reli-
gions in transition: Mobility, merging and globalization in 
the emergence of contemporary religious adhesions: 209-
252. Uppsala. 

en prep. Through the web of a stringbag: Reflections of Mataco cul-
ture through handicraft. 

en prep. Tobacco, cebil and shamanism. A few notes on the ritual 
and secular use of Tabacum Rustica and Anadenanthera Pe-
regrina among the Weenayek of the Gran Chaco. Acta 
Americana. Journal of the Swedish Americanist Society, 
3/2.  

en prep. A people divides by a border: Ethnicity in the case of the 
Weenhayek Indians. En: Silvia Hirsch & Pablo Wright 
(eds.), Native peoples of Argentina. Princeton. 

en prep. Un homero weenhayek. Las narraciones de Celestino Man-
hyejas Gómez. Quito: Abya-Yala. 



 Suplemento Antropológico 

86 

Alvarsson, Jan-Åke  
en prep. Un tesoro cultural. La tradición narrativa de los weenhayek 

(Bolivia). Quito: Abya-Yala. 
en prep. La historia oral del pueblo weenhayek contada por ellos 

mismos. La Paz: PNUD. 
 
Alvarsson, Jan-Åke y  Hernán Horna (eds.)  
1990  Ethnicity in Latin America. Uppsala: CELAS. 
 
Anónimo 
s.f.  Vocabulario español-mataco y observaciones gramaticales 

sobre el mataco (Manuscrito inédito atribuido a Padres 
Franciscanos, citado en Golluscio y Tomé 1993). 

 
Aranciba, Ubén Gerardo  
1968a  Anglicanos y franciscanos en las misiones indígenas. Estu-

dios, 590: 18-21. Buenos Aires.  
1968b  Primera expedición científica a los matacos del Pilcomayo. 

Estudios, 595: 16-19. Buenos Aires. 
1968c  Los indios del Pilcomayo piden trabajo, no comida. Estu-

dios, 589: 28-32. Buenos Aires. 
1968ch  Entre los Matacos de La Vertiente. Estudios, 596: 19-21. 

Buenos Aires. 
1969a  Entre los matacos: la religión anglicana. Estudios, 599: 8-

10. Buenos Aires. 
1969b  Entre los matacos: mitos paganos y religión cristiana. Estu-

dios, 600: 14-16. Buenos Aires. 
1973  Vida y mitos del mundo mataco. Buenos Aires: Ed. Depal-

ma. 
 
Arenas, Pastor  
2000  La alimentación tradicional y sus cambios entre dos etnias 

del Gran Chaco: los mataco-lhoko’tax y toba-pilagá. En: M. 
Gutiérrez Estévez (ed.), Sustentos, aflixiones y postrimerías 
de los indios de América: 31-56. Madrid: Casa de América. 

2003  Etnografía y alimentación entre los Toba-Nachila-mole’ek 
y Wichí-Lhuku’tas del Chaco Central (Argentina). Buenos 
Aires: El Autor. 



Los mataguayo  

87 

Ayala S., Dominguina, José Salazar M. y Janneth Olivio 
2003  Guía del alfabeto weenhayek. La Paz: Ministerio de Educa-

ción, Viceministerio de Educación Escolarizada y Alternati-
va. 

 
Back, Pär-Erik y Janne Svarthumle 
1995  Water supply for the Mataco in Bolivia: groundwater and 

technical solutions in the Indian villages along the Pilcoma-
yo River. Estocolmo: Royal Institute of Technology, Divi-
sion of Land and Water Resources, Thesis Report Series 
195:11. 

 
Balmori, Clemente Hernando  
1967  Estudios de área lingüística indígena. Centro de Estudios 

Lingüísticos, Universidad de Buenos Aires. 
 
Bamonte, Gerardo  
1989  Uso de las prácticas chamánicas en una comunidad mataco 

del Chaco Central (Argentina). Scripta Ethnologica, Supple-
menta 8: 23-28. 

 
Barabás, Alicia y  Miguel Alberto Bartolomé  
1979a  Un testimonio mítico de los mataco. Journal de la Société 

des Américanistes de Paris, 66: 125-132. 
1979b  The mythic testimony of the Mataco. Latin American 

Indian Literatures, 3/2: 76-85.  
 
Barbarán, Francisco Ramón 
2000  Recursos alimenticios derivados de la caza, pesca y recolec-

ción de los wichí del río Pilcomayo (Provincia de Salta, Ar-
gentina). En: E. Cabrera, C. Mercolli & R. Resquin (eds.), 
Manejo de fauna silvestre en Amazonía y Latinoamérica: 
507-527. Asunción: Ricor Graphic S.A. 

2002  Reclamo de tierras y uso sustentable en el Lote Fiscal 55. 
En: O. Jerez, M. Lacarrieu & A. Teuel (eds.), Fronteras, 
ciudades y estados, vol. 1: 149-173. Córdoba: Alción Edito-
ra. 



 Suplemento Antropológico 

88 

Barbarián, Francisco Ramón y C.J. Saravia Toledo 
2000  Caza de subsistencia en la provincia de Salta: su importan-

cia en la economía de aborígenes y criollos del Chaco Semi-
árido. En: C. Bertonatti & J. Corcuera (eds.), Situación am-
biental, Argentina 2000: 212-225. Buenos Aires: Fundación 
Vida Silvestre. 

 
Bartolomé, Miguel Alberto 
1976  La mitología del contacto entre los Matacos: una respuesta 

simbólica al conflicto interétnico. América Indígena, 36/3: 
517-537.  

 
Barúa, Guadalupe  
1977  Las normas matrimoniales en la práctica wichí. II Congreso 

Argentino de Americanistas, Año 1977, tomo 1: 97-124. 
Buenos Aires.  

1984  La organización del parentesco en la comunidad aborigen 
de M. La Paz: Endogamia social y cosmo-visional. Informe 
Final, B. Iniciación. Buenos Aires: CONICET. 

1986  Principios de organización en la sociedad Mataco. 
Suplemento Antropológico, 21/1: 73-129. 

1992  Las plantas  mágicas como remedios sociales entre los ma-
tacos: el equilibrio entre el control social y la transgresión. 
Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 4: 21-27. 
Las Lomitas, Formosa. 

1993-4  Parentesco y proximidad en la comunidad mataco wichí de 
Tres Pozos. Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran Cha-
co, 5: 75-84. Las Lomitas, Formosa. 

1994a  Alianzas y proximidad social. Discusiones sobre las 
particularidades del sistema de parentesco de los Mataco 
wichí del Gran Chaco. Runa, 21: 53-70. Buenos Aires. 

1994b Parentescos de coral: adopción y alianza entre los mataco-
wichí. Actas del I Congreso Argentino de Americanismo, 
Tomo II: 95-110. Buenos Aires: Liga Naval Argentina. 

1997a  Los nombres personales entre los hlukutás wichí. Scripta 
Ethnologica, 19: 101-114. 



Los mataguayo  

89 

Barúa, Guadalupe  
1997b Las normas matrimoniales en la práctica wichí. II Congreso 

Argentino de Americanistas, Año 1977, Tomo 1: 97-124. 
Buenos Aires: Sociedad Argentina de Americanistas. 

2000  Entre la projimidad y la ajenidad: el cielo y el afín entre los 
wichí. III Congreso de Americanistas, Tomo II. Buenos 
Aires: Ed. Dunken. 

2001a  Semillas de estrellas. Los nombres entre los wichí. Buenos 
Aires: Editorial Dunken. 

2001b  Celebración de la aloja: la preservación del fundamento mí-
tico entre los mataco-wichí del Chaco central. Scripta Eth-
nologica, 22: 61-76. 

2001c  Entre la proximidad y la amenidad: el ciclo del Afín entre 
los wichí. Actas Tercer Congreso Argentino de Americanis-
tas (1999), Tomo II: 57-76. Buenos Aires: Sociedad Argen-
tina de Americanistas. 

 
Barúa, Guadalupe y  María Cristina Dasso  
1996  Recursos no shamánicos de protección entre los wichí. 

Actas del II Congreso Internacional de Folklore del 
MERCOSUR. Buenos Aires. 

1999  El papel feminino en la hostilidad wichí. En: En: M. Califa-
no (ed.) 1999f: 251-297.  

 
Bellone, María Inés  
1982  Análisis antropológico de algunos indicatores de cambios 

estudiados y sus interrelaciones en una comunidad mataca 
de Carboncillo, Embarcación, Salta. Tesis de Licenciatura, 
Facultad de Humanidades. Salta: Universidad Nacional de 
Salta. 

 
Biddulph, Joseph  
1988  Mataco: language of Northern Argentina. Languages 

Information Centre. 
 



 Suplemento Antropológico 

90 

Borenkamp, M. y A. Schuthof 
1985  Ahora trabajamos y tenemos la fe. Los matacos de Crevaux 

en su respuesta al proceso de integración en la sociedad 
boliviana. Universidad de Utrecht (ms.). 

 
Braunstein, José  
1973  Apéndice (adaptación fonológica del mataco) para el traba-

jo de Mario Califano titulado "Enfermedad y muerte en el 
cosmos mataco", en colaboración con el autor del artículo. 
Scripta Ethnologica, 2/2.  

1974a  Dominios y jerarquías en la cosmovisión de los Matacos 
Tewokleléy. Scripta Ethnologica, 2/2: 7-30. 

1974b  Matrimonio y familia entre los Matacos. Cuadernos Fran-
ciscanos, 35: 72-79. Salta. 

1974c  Organización social de los Mataco. Cuadernos Francisca-
nos, 35: 67-71. Salta. 

1975a  La pasión amorosa entre los mataco (ms.) 
1975b  Análisis semántico por componentes de la terminología de 

parentesco mataco (ms.) 
1977a  Los Wichí. Conceptos y sentimientos de pertenencia grupal 

de los mataco. Scripta Ethnologica, 4/1: 130-143. 
1977b  Matrimonio y familia entre los Mataco. Cuadernos 

Franciscanos, 41: 143-156. Salta. 
1978  Las bandas mataco. Gentilicios. Scripta Ethnologica, 5/1: 

82-90. 
1983  La passion amoureuse chez les Matacos: Kyutisli. Journal 

de la Société des Américanistes de Paris, LXIX: 169-176. 
1987  Jerarquías sociales y jerarquías cósmicas entre los Mataco 

(Chaco argentino). Studi e Materiali di Storia delle Religio-
ni 53, n.s. XI/2: 302-310. Roma. 

1989a  Astronomia mataca. Revisión crítica de la Mitología Sud-
americana V de Roberto Lehmann-Nitsche. En: Edmundo 
Magaña (ed.), Astronomías indígenas americanas. Supple-
menta de Scripta Ethnologica, 9: 43-60. 

1989b  El espacio en la misa mataca. Scripta Ethnologica, Supple-
menta, 8. 



Los mataguayo  

91 

Braunstein, José  
1989c  Léxico del mataco bazanero. En: Mary Ritchie Key (ed.), 

International Dictionary Series. Irvine: UCLA. 
1990  Ayipiyé (Ayoreo), …owéh (Mataco), qomle'k (Toba) t'un 

(Maká). Cuatro nociones relacionadas con cuestiones de ín-
dole filosófico en el Gran Chaco. En: André Jacob (dir.)/ 
Sylvain Auroux (ed.) Encyclopédie Philosophique Univer-
selle, Les Notions Philosophiques. París: P.U.F. 

1990c  El espacio en la misa mataca (Ponencia del simposio sobre 
"los nombres de la potencia y sus expresiones", 46o Congre-
so Internacional de Americanistas. Scripta Ethnologica, 8: 
149-154. 

1990-1a Primos equivocos: variantes léxicas del parentesco mataco. 
Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 2: 23-39. 
Las Lomitas, Formosa. 

1991  La representación del Siwéle (blanco) para los Matacos 
Orientales (río Bermejo). Ponencia al 47o Congreso Interna-
cional de Americanistas, New Orleans. 

1992  Las figuras de hilo del Gran Chaco. I Figuras de los mataco 
orientales. Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 
4: 36-66.Las Lomitas, Formosa. 

1993  Territorio e historia entre los Mataco-bazaneros. Honat Òoya 
Òehwoy wi…i hwenatas Òe'. Hacia una Nueva Carta Étnica del 
Gran Chaco, 5: 4-74. Las Lomitas, Formosa. 

1993-4  Territorio e historia de los narradores Matacos. Hacia una 
Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 5: 4-74. Las Lomitas, 
Formosa. 

1994  Las figuras de hilo del Gran Chaco. II Figuras de los mata-
co orientales (2a parte). Hacia una Nueva Carta Étnica del 
Gran Chaco, 6: 131-138. Las Lomitas, Formosa. 

1997  El chamanismo y el espacio religioso en la Amisa@ de los 
matacos. En: Juan Schobinger (ed.), Shamanismo sud-
americano. Buenos Aires: Editorial Almagesto. 

2000  Mataco. South American Indian Languages, Computer Da-
tabase (International Dictionary Series, vol. 1). General 
Editor: Mary Ritchie Key. Irvine: University of California. 
CD-ROM. 



 Suplemento Antropológico 

92 

Braunstein, José  
2003  ‘Indios’ and ‘cristianos’: Religious movements in the Eas-

tern part of the Wichí ethnic chain. Acta Americana. Jour-
nal of the Swedish Americanist Society, 11/2.  

 
Braunstein, José A. y Miguel A. García  
1996  Estabilidad y cambio en la música ritual en el este de la ca-

dena cultural mataca. Scripta Ethnologica, 18: 143-156.  
 
Braunstein, José A. y  F. López  
1989-90 Historias de Laguna Yacaré (textos interlineales). Hacia 

una Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, I. Las Lomitas, 
Formosa. 

 
Braunstein, José A. y Andrés Pérez Diez  
1976  Proximidad y poder. El acto de dar como fuente de la vin-

culación entre los seres del mundo mataco (ms.) 
 
Braunstein, José A. y Pablo Wright  
1990  Tribus de los matacos. Hacia una Nueva Carta Étnica del 

Gran Chaco, I. Las Lomitas, Formosa. 
 
Brieger Rocabado, Heidy Gladys 
2001  Factores relacionados a la sexualidad y las relaciones de 

género en la cultura Weenhayek del Chaco de Tarija. Cua-
dernos de Investigación, 9. La Paz/ Tarija: UMSA/ Instituto 
de Investigaciones Sociológicas. 

 
Buliubasich, E. Catalina , Nicolás Drayson y Silvia Molina de Bertea  
2000  Las palabras de la gente: alfabeto unificado para wichi 

lhamtes. Proceso de consulta y participación. CEPIHA, 
Universidad Nacional de Salta. 

 
Buliubasich, E. Catalina y Héctor Rodríguez 
2001  Organizaciones Wichí y Guaraní de la Provincia de Salta. 

Ponencia al IV Congreso Chileno de Antropología. 



Los mataguayo  

93 

Buliubasich, E. Catalina, Silvia Molina de Bertea y Cristóbal Wallis 
2002  El proceso del alfabeto wichí, alcances y perspectivas. En: 

A. Tissera de Molina y J. Zigarán (eds.), Lenguas e intercul-
turalidad: 35-42. CEPIHA, Universidad Nacional de Salta. 

 

Califano, Mario  
1973  El ciclo de Tokjwaj: Análisis fenomenológico de una narra-

ción mítica de los Mataco Costaneros. Scripta Ethnologica, 
1/1: 157-186. 

1974a  El concepto de enfermedad y muerte entre los Mataco Cos-
taneros. Scripta Ethnologica,  2/2: 33-73. 

1974b  El chamanismo de los Mataco. Cuadernos Franciscanos, 
35: 80-85. Salta.  

1975  El chamanismo mataco. Scripta Ethnologica, 3/2: 7-60.  
1977  El chamanismo de los matacos. Cuadernos Franciscanos, 

41: 157-167. Salta. 
1984  A tautegoric ethnography and new forms of cult among the 

Mataco of the Argentine Republic. Bulletin of the Interna-
tional Committee on Urgent Anthropological and Ethnolo-
gical Research, 26: 11-15. Viena. 

1986  Un ejemplo de hermeneutica bíblica etnográfica: el caso 
mataco. Scripta Ethnologica, 10: 79-85. 

1987a  El valor de la palabra en la etnía mataco del Chaco argenti-
no. Extracta, 6: 47-59. Lima: CIPA. 

1987b  Indians of the Gran Chaco. En: The Encyclopedia of Reli-
gion, vol.13. New York: Macmillan. 

1988a  Gli sciamani di Dio. Prometeo. Rivista Trimestriale di  
Scienze e Storia, Anno 6, numero 23: 58-65. 

1988b  Los chamanes de Dios entre los Mataco-Maká del Chaco 
Argentino. En: Patrice Bidou & Michel Perrin (eds.), Len-
guaje y palabra chamánica: 101-118. Quito: Abya-Yala. 

1988c  Los chamanes de dios entre los mataco-maca del Chaco ar-
gentino. En: Rituales y fiestas de las Américas, 45o Congre-
so Internacional de Americanistas: 225-230. Bogotá: Ed. 
UNIANDES. 

1989  El ciclo de las teofanías vengadoras de los Mataco (Mataco 
Maca) del Chaco Central, Argentina. Scripta Ethnologica, 
Supplementa, 8: 55-104. 



 Suplemento Antropológico 

94 

Califano, Mario  
1990  Las teofanías éticas y su dimensión ontológico-existencial: 

el mito de la luna de los sirionó (tupí-guaraní) y el mito ma-
taco (mataco-maca) de la mujer estrella. Scripta Ethnologi-
ca, Supplenmenta, 10: 9-20. 

1991  El mitema bíblico de Naamán a través de la interpretación 
de una comunidad mataco. Scripta Ethnologica, Supplemen-
ta, 6: 38-65. 

1992  El ciclo de las teofanías vengadoras de los Mataco (Mataco-
Maká) del Chaco Central (Argentina). Scripta Ethnologica, 
Supplementa, 8: 104. 

1993  Las teofanías éticas y su dimensión ontológico-existencial: 
el mito de la luna de los Sirionó (Tupí-Guaraní) y el mito 
(Mataco-Maká) de la mujer estrella. Scripta Ethnologica, 
Supplementa, 10: 9-20.  

1999a  El concepto de enfermedad y muerte entre los mataco costa-
neros. En: M. Califano & C. Dasso (eds) 1999a: 21-87. 

1999b   El chamanismo mataco. En: En: M. Califano & C. Dasso 
(eds) 1999a: 89-159. 

1999c  Los chamanes de dios entre los mataco-maca del Chaco ar-
gentino. En: En: M. Califano & C. Dasso (eds) 1999a: 267-
282.  

1999ch  El ciclo de Tokjwaj: Análisis fenomenológico de una narra-
ción mítica de los Mataco Costaneros. En: En: M. Califano 
& C. Dasso (eds) 1999a: 309-354.  

1999d  Paradigmas ético-jurídicos del ciclo de las teofanías venga-
doras de los Mataco. En: M. Califano (ed.) 1999f: 55-140.  

1999e  El mitema bíblico de Naamán a través de la interpretación 
de una comunidad mataco. En: M. Califano (ed.) 1999f: 
167-229. 

 

Califano, Mario (ed.)  
1999f  Mito, guerra y venganza entre los wichí. Buenos Aires: 

Ciudad Argentina. 
 

Califano, Mario y María Cristina Dasso  
1988  Diccionario referencial de teofanías wichí. Mitológicas, 3: 

37-46. Buenos Aires.  



Los mataguayo  

95 

Califano, Mario y María Cristina Dasso  
1990  El estado de ensoñamiento o tohuislek entre los Mataco 

(Mataco maka) del Chaco argentino. En: Michel Perrin 
(ed.), Antropología y experiencias del sueño: 239-261. Qui-
to: Abya-Yala. 

1993a  La noción de "camino" entre los Mataco (Mataco-Maka). 
Scripta Ethnologica, 14. Buenos Aires. 

1993b  La noción de "camino" entre los Mataco (Mataco-Maká). 
Mitológicas 8: 35-43. Buenos Aires. 

1995  Diccionario referencial de teofanías Wichí. Mitológicas3: 
37-45. Buenos Aires. 

1999a  El chamán wichí. Buenos Aires: Ciudad Argentina. 
1999b  El estado de ensoñamiento o tohuislek entre los Mataco 

(Mataco maka) del Chaco argentino. En: M. Califano & C. 
Dasso (eds) 1999a: 243-265. 

 
Campana, Domenico  
1913  Contributo all=etnografia dei Mataco. Archivio per l=Antro-

pologia e l=Etnologia XLIII: 305-325. Florencia. 
 
Cardona de Trabattoni, Adriana Inés 
2004  Aproximaciones entre un mito de origen y el génesis: ras-

gos dramáticos de los wichí del Chaco argentino. II Jorna-
das Diálogos LET, Pontificia Universidad Católica Argenti-
na, Buenos Aires (ms.) 

 
Carozzi, Maria Julia  
1988  Wichis and Criollos in the Gran Chaco: Social identity and 

self-image in interethnic and classroom interaction. Ph.D. 
diss. Los Angeles: UCLA. 

 
Castillo de Rodríguez, Sara 
1999  Modernidad y pueblos indígenas: algunas observaciones en 

torno a la comunidad de Alto Sierra (Depto. Rivadavia – 
Salta). Tesis de Licenciatura en Antropología, Universidad 
Nacional de Salta. 

 



 Suplemento Antropológico 

96 

Chiappe, Delfor Horacio  
1968  Los chaqueños típicos: los matacos. Ensayo sobre una co-

munidad mataco actual. Universidad, 75: 125-152. Santa 
Fe. 

 
Claesson, Kenneth  
1989  Fonologiska principer i Mataco-Noctenes: Introduktion av 

ett skriftspråk. Papers from the Institute of Linguistics, Uni-
versity of Stockholm, 58. 

1994  A phonological outline of Mataco-Noctenes. International 
Journal of American Linguistics, 60/1: 1-38.  

 
Dasso, María Cristina  
1985  El shamanismo de los Mataco de la margen derecha del río 

Bermejo (Provincia del Chaco, República Argentina). Scrip-
ta Ethnologica, Supplementa, 5: 1-35. 

1986-7  Reelaboración de un mito como soporte del contacto cul-
tural. Scripta Ethnologica, Supplementa 6. 

1987  The meaning of the Mataco word ahot. NAOS. Notes and 
Materials for the Linguistic Study of the Sacred, 3/2.  

1988a  La palabra shamánica, una explicación del cambio cultural. 
Scripta Ethnologica, Supplementa 7: 77-85.  

1988b  Une tribu des Géants dans la mythologie des Mataco du 
Chaco salteño. CIRCE, 16/19. París. 

1988c  Algunas consideraciones en torno al fuego entre los mataco. 
Anales de la Sociedad Científica Argentina, 218. Buenos 
Aires. 

1989a  El problema mítico-religioso como base de la aporia cultu-
ral: un individuo welak. Scripta Ethnologica, Supplementa, 
8: 141-148.  

1989b  Las transformaciones del sol y las estrellas en la cosmovi-
sión de los mataco (grupo Tachohnai). Scripta Ethnologica, 
9: 29-42.  

1990-1  Control y descontrol en la cultura wichí. Scripta Ethnologi-
ca, 13: 55-66.  

1991a  Lectura simbólica de un texto bíblico desde la perspectiva 
wichí. Scripta Ethnologica, 10, Supplementa: 21-25. . 



Los mataguayo  

97 

Dasso, María Cristina  
1991b  El camino de la interpretación wichí: el indio, el blanco y el 

criollo ocultos en las Pléyades. Scripta Ethnologica, Supple-
menta, 11: 73-78.  

1992  En torno a la noción de "mezcla" entre los wichí. Actas de 
las II Jornadas Nacionales de Folklore, Buenos Aires, no-
viembre de 1992. 

1993a  Algunas observaciones acerca del Lewo entre los wichí. Mi-
tológicas, 7: 27-35. Buenos Aires. 

1993b  El prejuicio del criollo en el contexto etnográfico. Actas de 
las III Jornadas Nacionales de Folklore, Buenos Aires, no-
viembre de 1993. 

1993c  Control y descontrol en la cultura wichí. Suplemento Antro-
pológico, 28/1-2: 365-388. 

1993ch  Dos desarrollos variantes del shamanismo Wichí. Scripta 
Ethnologica, 15: 65-74. 

1994a  Problemática de la representación del blanco entre los Ma-
tacos del Chaco argentino. V Centenario del Descubrimien-
to de América (1492-1992). Buenos Aires: Liga Naval Ar-
gentina. 

1994b  Acerca del mito y el caso en la narrativa Mataco. En: J. 
Schobinger (ed.), Humanismo Siglo XX. San Juan: Univer-
sidad Nacional de San Juan. 

1994c  Dos desarrollos variantes del shamanismo wichí. Scripta 
Ethnologica, 15: 65-74.  

1994ch  Wichí pactos and conversions. Mitológicas, 9: 7-13. 
Buenos Aires. 

1994d  Matacos y Cristianismos. Scripta Ethnologica, 16: 23-38.  
1995a  Reespacializar por la palabra. Actas de las IV Jornadas Na-

cionales de Folklore y I Congreso Internacional de Folklore 
del MERCOSUR. Buenos Aires. 

1995b  Entre lo temible y lo inucuo: la medicina occidental desde 
la perspectiva wichí. Ponencia al IV Congreso Italolatino-
americano de Etnomedicina, Quito, Noviembre de 1995. 

1995c  El espacio y la alteridad: una dimensión fuera del dominio 
wichí. Scripta Ethnologica, 17: 37-54.  

1999a  La máscara cultural. Buenos Aires: Ciudad Argentina. 



 Suplemento Antropológico 

98 

Dasso, María Cristina  
1999b  El shamanismo de los Mataco de la margen derecha del río 

Bermejo (Provincia del Chaco, República Argentina). En: 
En: M. Califano & C. Dasso (eds) 1999a: 161-241.  

1999c  Dos desarrollos variantes del shamanismo wichí En: En: M. 
Califano & C. Dasso (eds) 1999a: 283-307.  

1999ch  Equilibrio del control y descontrol en la existencia wichí. 
En: M. Califano (ed.) 1999f: 141-166. 

1999d  Afrenta, ofensa y control en la sociedad wichí. En: M. Cali-
fano (ed.) 1999f: 299-317. 

S.f.   Algunas observaciones respecto del fenómeno económico 
entre los wichí (MS). 

S.f.   Ritualizaciones narrativas. (MS). 
 
Dasso, María Cristina y  Guadalupe Barúa  
1999  Recursos no shamánicos de protección entre los wichí. Ac-

tas del II Congreso Latinoamericano de Folklore del Mer-
cosur/ VI Jornadas Nacionales de Folklore: 238-261. Bue-
nos Aires.  

2001  Paquetes de medicina y recursos para la protección wichí. 
Acta Americana. Journal of the Swedish Americanist So-
ciety, 9/1: 39-62.  

 
Dasso, María Cristina y  Celia O. Mashnshnek  
1992  En torno a algunas nociones de salud entre los Mataco (Wi-

chí) del Chaco Central. Contactos 1. 
 
De la Cruz, Luis María  
1987a  Aspectos metodológicos y teóricos nacidos de una praxis de 

desdependización (Experiencia de tema de conciencia y 
organización de las comunidades wichí y toba). Deutscher 
Volkhochschul-Verband 29: 69-78. Bonn. 

1987b  Comunidades Aborígenes: Grupos Indigenistas del Chaco 
Salteño. Propuesta de cooperación y cooperación y coordi-
nación de acciones. Propuesta para la Ejecución de una Po-
lítica Social para la Provincia de Salta. Secretaría de Esta-
do de Seguridad Social, Gobierno de la Provincia de Salta: 
24-33. Salta.  



Los mataguayo  

99 

De la Cruz, Luis María  
1989a  La Situación de Ocupación Territorial de las Comunidades 

Aborígenes del Chaco Salteño y su Tratamiento Legal. Pas-
toral de la Tierra, Cuaderno no 2: 1-47. Buenos Aires. 

1989b  La Situación de Ocupación Territorial de las Comunidades 
Aborígenes del Chaco Salteño y su Tratamiento Legal. Su-
plemento Antropológico, 24/2: 87-144.  

1990  Grupos aborígenes de Formosa. Localización e identidad 
étnica (mapa). 

1993  El Subsistema Pilcomayo Medio y los Grupos Indígenas. 
Disertación en Panel sobre "Problemática del Pilcomayo", 
organizado por el Centro de Investigaciones de la UNAF: 
1-5 y mapas. Formosa. 

1994-5  Thaka honat. Areas determinadas por los sitios recorridos 
por las comunidades indígenas del Lote Fiscal 55 de la Pro-
vincia de Salta. Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran 
Chaco, 6: 65-68. Las Lomitas, Formosa. 

1997  Y no cumplieron. Reflexiones acerca de la apasionada rela-
ción entre los organismos de promoción del desarrollo y los 
grupos Wichí. Salta: Proyecto GTZ Desarrollo Agroforestal 
en Comunidades Rurales del Noroeste Argentino. 

 
De Los Ríos, Miguel Angel  
1974a  Vida y muerte en el cosmos mataco. Cuadernos Francisca-

nos, 35: 51-66. Salta. 
1974b  Temporalidad y potencia entre los grupos Mataco. Scripta 

Ethnologica, 2/1: 7-38. 
1975a  Hacia une hermenéutica del nombre entre los Mataco. Scri-

pta Ethnologica, 3/2: 63-68. 
1975b  Una historia de vida. Notas para la hermenéutica del ciclo 

vital entre la etnía Mataco. Revista del Instituto de Antropo-
logía,1975: 79-112. Córdoba: Universidad Nacional de 
Córdoba. 

1976a  Presencia y distancia del tiempo primordial en la etnía ma-
taco. Scripta Ethnologica, 4/1: 89-128. 

1976b  Una visión shamánica del ciclo vital. Buenos Aires: Tekné. 
 



 Suplemento Antropológico 

100 

De Los Ríos, Miguel Angel  
1976c  Notas en torno a la nomenclatura del cuerpo (etnia Mata-

co). Buenos Aires: Tekné. 
1976b  Preliminares para un análisis de la idea de alma (etnia Ma-

taco). Buenos Aires: Tekné. 
1976ch  Vida y muerte en el cosmos mataco. Buenos Aires: Tekné. 
1976-7  Contribución al estudio de la organización del tiempo entre 

los Yohwaha: el ciclo anual. Scripta Ethnologica, 4/2. 
1976-80  Una historia de vida. Notas para una hermenéutica del ciclo 

vital en la etnía mataco. Runa, 13/1-2: 79-112. 
1977a  Una visión shamánica del ciclo vital. Cuadernos Francisca-

nos 41: 101-132. Salta. 
1977b  Vida y muerte en el cosmos mataco. Cuadernos Francisca-

nos 41: 101-132. Salta. 
1978  Las expresiones de la afección amorosa en la etnía mataco. 

Scripta Ethnologica, 5/1: 26-51. 
 
Diaz, Diana  
1995  El uso del monte chaqueño por aborígenes Wichí. Desarro-

llo Agroforestal y Comunidad Campesina, 20.  Salta. 
 
Dijour, Elizabeth  
1933  Les cérémonies d'expulsion des maladies chez les Mataco. 

Journal de la Société des Américanistes de Paris, 25/2: 
211-240. 

 
Domínguez, J. y R. Pardal 
1938  El Hataj. Droga ritual de los indios mataco. CHRIP, 4: 35-

48. 
 
Dorfman, Ariel  
1988   Into another jungle: The final journey of the Matacos.  
   Grassroot Development, 12/2: 2-15. 
 
Doyle, Patricio  
s.f.   Gramática de la lengua wichí (mataca). Sauzalito (ms.). 
 



Los mataguayo  

101 

Fabre, Alain  
en prep.  Algunas estructuras posesivas del wichí bazanero. En: La 

expresión de la posesión en las lenguas del Gran Chaco. Es-
tudio de lingüística areal. 

 
Farfán Valle, Claudia Silvina 
2000  Articulación entre diferentes formas de organización y re-

presentación – Misión Wichí Carboncito Embarcación. Te-
sis de Licenciatura en Antropología, Universidad Nacional 
de Salta. 

 
Fernández, Eduardo  
1991  Los Wichí: de cazadoresrecolectores a ejército de reserva. 

América Indígena, 51/1: 253-276. 
 
Flores, Eliana  
1994  Los mataco-weenhayek y el uso de los recursos de fauna en 

el Chaco boliviano. En: Reunión Anual de Etnología, 1993: 
253-256. La Paz: MUSEF. 

 
Fock, Niels  
1960  Urgent ethnographical tasks in the Argentine Chaco. Actas 

del 34oCongreso Internacional de Americanistas: 132-136. 
Viena. 

1963  Mataco marriage. Folk, 5: 91-102. Copenhague. 
1966  Mataco law. Actas del 36o Congreso Internacional de Ame-

ricanistas, vol. 3: 349-353. Sevilla. 
1966-7  Mataco Indians and their Argentine setting. Folk, 8/9: 89-

104. Copenhague. 
1974  Mataco law. In: Patricia Lyon (ed.), Native South Ameri-

cans. Ethnology of the least known continent: 221-225. 
Prospect Heights, Ill.: Waveland Press.  

1982  History of Mataco folk literature and research. En: J. Wil-
bert & K. Simoneau (eds.), Folk Literature of the Mataco 
Indians: 1-33. Los Angeles: UCLA. 

 



 Suplemento Antropológico 

102 

Fraguas, Mimi y Patricia Monsalve  
1992  Una comunidad wichí en el oeste de Formosa. En: Juan 

Carlos Radovich & Alejandro O. Balazote (eds.), La proble-
mática indígena: 143-158. Buenos Aires: CEAL. 

 
Gallego, Adriana  
1973  Los matacos del Chaco actual. En: Ubén Gerardo Aranciba, 

Vida y mitos del mundo mataco: 1-14. Buenos Aires: Edi-
ciones Depalma.  

 
García, Miguel A.  
1996  Indicios, sociabilización y performance en las danzas noc-

turnas de los wichí del Chaco argentino. Latin American 
Music Review, 17/1: 21-41. 

1997a  Práctica musical, historia oral y narración nítica: la Afiesta 
de la algarroba@ entre los wichí. Acta Americana. Journal of 
the Swedish Americanist Society, 5/1: 77-95. 

    http://www.antro.uu.se/acta/sample_practica.html 
1997b  De la diversidad del presente a la narración del pasado. Di-

senso y consenso en las prácticas musicales wichí. Música e 
Investigación. Revista del Instituto Nacional de Musicolo-
gía, 1/1: 25-40. 

1998a  Mundos imaginarios y experiencias perceptivas. La música 
ritual de los wichí. Resonancias. Revista del Instituto de 
Música de la Universidad Católica de Chile, 3: 60-74. 

1998b  Música, “gozo” y tradición en cultos evangélicos wichí de 
Formosa. Actas de las IX Jornadas Argentinas de Musicolo-
gía y VIII Conferencia Anual de la AAM, Mendoza, 25 al 28 
de agosto de 1994: 199-207. Buenos Aires: Instituto Nacio-
nal de Musicología. 

1998c  Conversión religiosa y cambio musical. Latin American 
Music Review, 19/2: 203-217. 

1998-9  Del vuelo shamánico a la demanda intercultural. Significa-
do, cambio de tópico e inestabilidad de roles en la entre-
vista. Cuadernos del Instituto Nacional de Antropología y 
Pensamiento Latinoamericano, 18: 175-189. 



Los mataguayo  

103 

García, Miguel A.  
2002a  Paisajes sonoros de un mundo coherente. Prácticas musi-

cales y religión en la sociedad wichí. Tesis doctoral. Facul-
tad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires. 

2002b  Making culture coherent. Nomadism, ‘open agenda’ and 
music in Wichí society.Yearbook for Traditional Music, 34: 
47-65. 

2002c  El evangelismo wichí de uno y otro lado del límite étnico. 
Ciências Sociais e Religião, 4. 

 
Gertrudis, Cristina y Alá Flores 
1997  El latajkiaswolley de los weenhayek. Potosí: Instituto Boli-

viano de Etnomusicología. 
 
Gerzenstein, Ana  
1991-2  Una variedad oriental del mataco. Hacia una Nueva Carta 

Étnica del Gran Chaco, 4: 80-97. Las Lomitas, Formosa. 
2003  Variaciones dialectales de algunas unidades del sistema 

consonántico wichí. En: A. Tissera de Molina y J. Zigarán 
(eds.), Lenguas y culturas en contacto: 69-81. CEPIHA, 
Universidad Nacional de Salta. 

 
Gobelli, Rafael  
1914  Estudio etnográfico sobre los indios Mataco. En: Rafael 

Gobelli, Memorias de mi Prefectura y apuntos sobre el 
Chaco. Salta: Librería de Tula y Sanmillán. 

1995  Estudio etnográfico sobre los indios Mataco. En: Ana A. 
Teruel (ed.), Misioneros del Chaco Occidental. Escritos 
franciscanos del Chaco Salteño (1861-1914):127-145.  Ju-
juy: Centro de Estudios Indígenas y Coloniales, Universi-
dad Nacional de Jujuy (Texto publicado en 1914). 

 
Golluscio, Lucía  
1993  Clases de sustantivos y sistema cultural: la posesión en wi-

chí. Signo & Seña, 3: 220-240. 
 



 Suplemento Antropológico 

104 

Golluscio, Lucía y Marta Tomé  
1993a  Lingüística y pedagogía. Sistemas fonológicos, sistemas de 

escritura y sistema ortográficos. El caso de los Wichí del 
Teuco (Provincia del Chaco). Actas de las Primeras Jorna-
das de Lingüística Aborigen: 123-137. Universidad de Bue-
nos Aires. 

1993b  Esquema contrastivo mataco-español (manuscrito inédito) 
 

Golluscio, Lucía y Alejandra Vidal 
2002  Experiencias de educación y estandardización lingüística 

protagonizadas por tres grupos indígenas de la Argentina. 
En: A. Tissera de Molina y J. Zigarán (eds.), Lenguas e in-
terculturalidad: 13-24. CEPIHA, Universidad Nacional de 
Salta. 

 

Gonzalo, Juan Angel  
1998  La cultura material de los mataco (mataco-maca) del Cha-

co Central: clasificación y análisis descriptivo comparati-
vo. Primera parte. Buenos Aires: CEEA. 

 

Gutiérrez, Rosa E 
2000  “Wichi lechumyajay”: la organisación laboral de los wichí 

de Carboncito, Provincia de Salta. Tesis de Licenciatura en 
Antropología, Universidad Nacional de Salta. 

 

Hanke, Wanda  
1937  Una excursión entre los indios Matacos. Revista de Geo-

grafía Americana 8/5: 409-415. Buenos Aires. 
 

Harrington, John P.  
1948  Matako of the Gran Chaco. International Journal of Ameri-

can Linguistics, 14: 25-29. 
 

Hecht, Ana Carolina 
2003  Prácticas y representaciones en torno a la enseñanza de la 

lengua wichí en el departamento de Ramón Lista (Formo-
sa). IX Congreso de la Sociedad Argentina de Lingüística, 
Córdoba 14-16 de noviembre de 2002. Facultad de Len-
guas, Universidad Nacional de Córdoba. 



Los mataguayo  

105 

Hecht, Ana Carolina 
2005  Las escuelas y las comunidades wichí: apropriaciones, ne-

gociaciones y resistencia. En: A. Tissera de Molina y J. Zi-
garán (eds.), Lenguas, educación y culturas: 198-205. CE-
PIHA, Universidad Nacional de Salta. 

 
Heredia, Luis Domingo  
1978a  La discriminación como manifestación de fricciones interét-

nicas entre la sociedad nacional y comunidades de aboríge-
nes Toba y Mataco. Revista del Instituto de Antropología, 
4: 197-208. Córdoba: UNC.  

1978b  El fenómeno onirico entre los aborígenes Toba y Mataco 
del Gran Chaco. Relaciones de la Sociedad Argentina de 
Antropología 12: 35-46. Buenos Aires. 

1978c  Manifestaciones de choque intercultural y cambio entre 
aborígenes toba y mataco. Transferencias. Temas de Exten-
sión Universitaria, 10: 15-18. Universidad Nacional de 
Córdoba. 

 
Heredia, Luis Domingo y Héctor D. Magnani  
1980a  Algunos testimonios del horizonte mítico mataco. Publica-

ciones de Instituto de Antropología, 34: 7-31. Universidad 
Nacional de Córdoba. 

1980b  Takjwaj, héroe cultural mataco, en algunos relatos míticos. 
Publicaciones del Instituto de Antropología, 35: 41-57. 
Universidad Nacional de Córdoba. 

 
Hunt, Richard J.  
1913a  El vejoz o aiyo. Revista del Museo de La Plata, 22: 7-212. 
1913b  Vocabularios español-inglés-vejoz. Revista del Museo de 

La Plata, 23: 93-214. 
1937  Mataco-English and English-Mataco dictionary. Etnologis-

ka Studier, 5. Gotemburgo. 
1940  Mataco Grammar. Universidad Nacional de Tucumán.  
 
Idoyaga Molina, Anatilde  
1976  Matrimonio y pasión amorosa entre los Mataco. Scripta 

Ethnologica, 4/1: 46-67. 



 Suplemento Antropológico 

106 

Idoyaga Molina, Anatilde  
1978-9  Contribución al estudio del proceso de gestación, aborto y 

alumbramiento entre los Mataco costaneros. Scripta Ethno-
logica, 5/2: 143-155. 

1994  Sexualidad y erotismo entre los jóvenes mataco. Mitologi-
cas, 9: 73-77. Buenos Aires. 

 
Idoyaga Molina, Anatilde y Mercedes Avellaneda  
1992  Aproximación a un personaje mítico mataco. Análisis de la 

representación de Lewó. Scripta Ethnologica, 14: 85-89.  
 
Iglesia Anglicana 
1965  Pepe thaye ema. Cartillas 1,2,3,4. Misión Chaqueña, Salta. 
 
Iñigo Carrera, Nicolás (ed.)  
1995  Estudio sobre la situación de los aborígenes de la Provin-

cia del Chaco y políticas para su integración a la sociedad 
nacional, vol. 2. Posadas: Universidad Nacional de Misio-
nes, Editorial Universitaria. 

 
Innico, Rita M.  
1989  La cura sciamanica, uno dei due pilastri dell= esercizio scia-

mani tra i Mataco orientali. Scripta Ethnologica, Supple-
menta, 8: 11-16. 

 
INSTITUTO INDIGENISTA BOLIVIANO 
1992  Pueblo weenhayek (mataco). Tarija. 
 
Iturralde, Fray Pedro 
1995  Informe sobre la inspección a la misión de Nueva Pompeya 

que presenta al señor ministro del Interior el prefecto de mi-
siones (1911). En: Ana A. Teruel (ed.), Misioneros del Cha-
co occidental. Escritos de franciscanos del Chaco salteño 
(1861-1914): 91-126. Jujuy: Centro de Estudios Indígenas y 
Coloniales, Universidad Nacional de Jujuy. 

 



Los mataguayo  

107 

Jones, H.T.M. 
1911-12 Tobas and Matacos in San Pedro. South America and the 

Kingdom of Christ. South American Missionary Society 
Annual Report: 30-33. Londres. 

 
Karsten, Rafael  
1913  La religión de los indios Mataco-Noctene de Bolivia. Ana-

les del Museo Nacional de Historia Natural de Buenos 
Aires, 24: 199-218.  

 
Kitchin, Barbara  
1976  Curso de lengua Mataca. Salta: Iglesia Anglicana. 
 
Koschintzky, Monica von  
1982  Die Lebensbedingungen der Mataco am Beispiel des Dorfes 

>El Chorro=. En: Mataco Indianer in Argentinien: 1-26. Ber-
lín: Regionalgruppe Berlin der Gesellschaft für bedrohte 
Völker und G.E.P.A. 

1987  Die Maschenstoffe der Wichí/Mataco. Ihre Herstellung, ih-
re Funktion und eine mögliche Interpretation der Muster. 
Bonn: Mundus. 

1992  Las telas de malla de los wichí/mataco. Su elaboración, su 
función y una posible interpretación de los motivos. Buenos 
Aires: CAEA. 

 
Lafone Quevedo, Samuel A. 
1895  Lenguas argentinas: grupo Mataco-Mataguayo del Chaco, 

dialecto noctén (Apuntes del Padre Inocencio Massei). 
Boletín del Instituto Geográfico Argentino, 16: 343-389. 

1896a  Grupo Mataco-Mataguayo del Chaco: dialecto Vejos. Ms. 
d’Orbigny. Boletín del Instituto Geográfico Argentino, 17: 
121-176. Buenos Aires. 

1896b  Los indios matacos y su lengua, por el P. Joaquín Remedi, 
con vocabularios ordenados por S.A. Lafone Quevedo. Bo-
letín del Instituto Geográfico Argentino, 17: 331-362. Bue-
nos Aires. 

1913a  Introducción. En: R.J. Hunt, “El vejoz ó aiyo”. Revista del 
Museo de La Plata, 22: 7-33. 



 Suplemento Antropológico 

108 

Lafone Quevedo, Samuel A. 
1913b  Apéndice I. El manuscrito d’Orbigny. En: R.J. Hunt, “El 

vejoz ó aiyo”. Revista del Museo de La Plata, 22: 179-214. 
 
Lehmann-Nitsche, Roberto  
1908  Estudios antropológicos sobre los chiriguanos, chorotes, 

matacos y tobas. Anales del Museo de La Plata, I: 53-149. 
1923  La astronomía de los Mataco. Revista del Museo de La Pla-

ta, 27: 253-266. 
1926  Vocabulario mataco: Chaco salteño con bibliografía. Bole-

tín de la Academia Nacional de Ciencias en Córdoba, 28: 
252-266. 

 
Lettner, Carlos  
1974  La conciencia de la espacio-temporalidad en el horizonte 

mítico mataco. I. La época primigenia. Relaciones de la So-
ciedad Argentina de Antropología, 8: 259-276.  

 
Lunt, Roberto M.  
1999  Wichí lhämtes: una gramática del idioma wichí con ejerci-

cios. Tartagal: Centro de Promoción de Investigaciones en 
Historia y Antropología, Acompañamiento Social de la Igle-
sia Anglicana en el Norte Argentino. 

s.f.  Elaboración de una ortografía para el idioma mataco. Sal-
ta: Iglesia Anglicana (manuscrito inédito). 

 
Madrid, Liliana, Graciela Torres y Mirta E. Santoni 
2005  Es tiempo de añapear la algarroba y otros frutos silvestres 

en la alimentación de los wichí – Salta, Argentina. 1º  Con-
greso Latinoamericano de Antropología, Simposio “Estado 
del arte y perspectivas de la antropología de la alimenta-
ción en América Latina”. Escuela de Antropología/ Comité 
Directivo de la Asociación Latinoamericana/ Comité Aca-
démico Latinoamericano. CD-ROM. 

 



Los mataguayo  

109 

Magnani, Héctor Raúl  
1979  Informe preliminar sobre investigaciones realizadas en un 

grupo mataco de Laguna Yacaré (Provincia de Formosa, 
Argentina). Revista del Instituto de Antropología, 6: 209-
216. Universidad Nacional de Córdoba. 

 
Maranta, Aristóbulo  
1987  Los recursos vegetales alimenticios de la etnia mataco del 

Chaco centro-occidental. Parodiana, 5/1. Buenos Aires. 
1992  Apéndice: las plantas mágicas entre los mataco. Hacia una 

Nueva Carta Étnica del Gran Chaco, 4: 28-34. 
 
Márquez, Vito F.  
1977  El pasado y el presente como expresión de futuro en la et-

nia Mataco-Mataguaya, de la región del Chaco salteño. Te-
sis de Licenciatura, Facultad de Humanidades.  Universidad 
Nacional de Salta. 

 
Martínez, José A. (ed.) 
2000  Atlas. Territorios indígenas en Bolivia. Situación de las 

Tierras Comunitarias de Origen (TCO’s) y proceso de Titu-
lación. Santa Cruz de la Sierra: Centro de Planificación Te-
rritorial Indígena de la CIDOB. 

 
Martínez, Leopoldo  
1983  About the Mataco Indians. Latin American Indian Litera-

tures , 7/2: 200-201. 
 
Martínez-Crovetto, Raúl  N.  
1979  Algunos juegos de los indios Mataco-Wichí de Pozo Verde 

(Formosa). Suplemento Antropológico, 14/1-2: 249-258. 
1996  Zoonimia y etnozoología de los Pilagá, Toba, Mocoví, Ma-

taco y Vilela. Edición a cargo de J. Pedro Viegas Barros. 
Instituto de Lingüística, Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad de Buenos Aires. 

 



 Suplemento Antropológico 

110 

Marzotto, Lidia  
1989  Uso terapeutico e magico di alcune piante presso i Mataco 

del Chaco Centrale (Argentina). Scripta Ethnologica, Supp-
lementa, 8: 105-118. 

 
Mashnshnek, Celia Olga  
1973  Seres potentes y héroes míticos de los Mataco del Chaco 

central. Scripta Ethnologica, 1/1: 105-154.  
1974a  La economía de los matacos argentinos. Cuadernos Fran-

ciscanos, 35: 26-32. Salta. 
1974b  Mitología de los mataco, chorote y chulupí. Cuadernos 

Franciscanos, 35: 15-21. Salta. 
1975  Aportes para una comprensión de la economía de los Mata-

co. Scripta Ethnologica, 3/1: 7-39. 
1977a  Aproximaciones a un enfoque hermeneútico de la economía 

etnográfica: la producción entre los Matacos del Chaco 
Central. Revista de Estudios Regionalaes, 1/2: 129-145. Co-
rrientes. 

1977b  Mitología de los mataco, chorote y chulupí. Cuadernos 
Franciscanos, 41: 29-42. Salta. 

1978  Aspectos mítico-religiosos en la economía de los Mataco 
del Chaco central. Revista Española de Antropología Ame-
ricana, 78: 181-202. 

1995  La fenomenología como propuesta metodológica para la 
comprensión de tres culturas etnográficas del Gran Chaco: 
Mataco, Pilagá y Ayoreo. Scripta Ethnologica, 17: 29-35.  

 
Menegotto, Andrea, María del Carmen Palacios y Gabriela Lapalma 
2003  Una gramática wichí para la comunidad wichí: estado de la 

cuestión. IX Congreso de la Sociedad Argentina de Lingüís-
tica, Córdoba, 14-16 de noviembre de 2002. Facultad de 
Lenguas, Universidad Nacional de Córdoba. CD-ROM.  

 
Messineo, María Cristina  
1987  Aspectos de la morfología nominal y verbal de Mataco 

Vejoz. Primer Informe Beca Perfeccionamiento, CONICET, 
30 de Agosto de 1987. Buenos Aires: CONICET. 



Los mataguayo  

111 

Messineo, María Cristina  
1989  El lenguaje del éxtasis. Práctica de la glosolalia entre los 

mataco de Carboncito (Pcia. de Salta). Scripta Ethnologica, 
Supplementa, 7: 113-120. 

1990-1  De la oralidad a la escritura. Narrativa mataca. Scripta Eth-
nologica, Supplementa, 10: 79-90.  

 
Messineo, María Cristina y  José Braunstein  
1990  Variantes lingüísticas del mataco. Hacia una nueva carta 

étnica del Gran Chaco I. Informe de avance 1989/90. Las 
Lomitas, Formosa (13pp.) 

 
Métraux, Alfred  
1939  Myths and tales of the Toba Indians. Etnologiska Studier,  

9: 1-127. Gotemburgo. 
1943  Suicide among the Mataco of the Argentine Gran Chaco. 

América Indígena, 3/3: 199-210. 
1944  Nota etnográfica sobre los indios mataco del Gran Chaco 

argentino. Relaciones de la Sociedad Argentina de Antropo-
logía, IV: 7-18.   

1967a  Le chamanisme chez les Indiens du Gran Chaco. En: A. 
Métraux, Religions et magies indiennes de l’Amérique du 
Sud. París: Gallimard. 

1967b  L'expression sociale de l'agressivité et du ressentiment chez 
les Indiens Mataco du Gran Chaco. En: A. Métraux, Reli-
gions et magies indiennes de l'Amérique du Sud: 163-175. 
París: Gallimard. 

 
Millán de Palavecino, María Delia  
1983  Toba and Mataco proper names.  Latin American Indian Li-

teratures, 7/2: 170-171.  
 
Molina, José , Gladys Schab y Telmo Calermo 
2003  Elaboración de materiales didácticos en wichí y castellano. 

En: A. Tissera de Molina y J. Zigarán (eds.), Lenguas y cul-
turas en contacto: 297-303. CEPIHA, Universidad Nacio-
nal de Salta.  



 Suplemento Antropológico 

112 

Muruaga, Angel Alberto  
1969  Mitos y costumbres matacas. Estudios, 608: 13-16. Buenos 

Aires. 
 
Naharro, José Miguel  
2001  La lengua como capital simbólico: algunas reflexiones en 

torno a la situación actual del wichí. En: A. Tissera de Moli-
na y J. Zigarán (eds.), Lenguas aborígenes y extranjeras. 
Política lingüística en Salta: 35-58. CEPIHA, Universidad 
Nacional de Salta. 

 
Naharro, José Miguel y Virginia E. Sosa  
1998  Sistemas simbólicos y procesos de articulación social entre 

los grupos wichí del Chaco centro-occidental. Cuadernos de 
Humanidades, 10. Universidad Nacional de Salta. 

2003  La lengua en los procesos identitarios: el caso del wichí. 
En: A. Tissera de Molina y J. Zigarán (eds.), Lenguas y cul-
turas en contacto: 141-145. CEPIHA, Universidad Nacio-
nal de Salta. 

 
Najlis, Elena L.  
1968  Dialectos del mataco. Anales de la Universidad del Salva-

dor, 4: 232-241. Buenos Aires. 
1971  Pre-Mataco phonology. International Journal of American 

Linguistics, 37/2: 128-130. 
 
Navarrete, Ramón  
1983  Apuntes de la lengua aborigen Mataca. Resistencia: Direc-

ción de Docencia de la Provincia del Chaco. 
 
Nercesián, Verónica 
2005  El caso de un migrante wichí. Una posible inclusión en la 

categoría de semihablante. En: A. Tissera de Molina y J. Zi-
garán (eds.), Lenguas, educación y culturas: 138-148. CE-
PIHA, Universidad Nacional de Salta. 

 



Los mataguayo  

113 

Nercesián, Verónica y Ana del Carmen Visconte 
2003  Zona de contacto wichí-español: algunas estrategias discur-

sivas de resistencia e integración. En: A. Tissera de Molina 
y J. Zigarán (eds.), Lenguas y culturas en contacto: 213-
221. CEPIHA, Salta. 

 
Niklison, José E.  
1989  Investigación sobre los indios matacos trabajadores. Uni-

versidad Nacional de Jujuy. 
 
Novati, Jorge  
1984  El lenguaje sonoro común al hombre y alas deidades. Un 

estudio sobre las canciones de los mataco del Chaco argen-
tino. Temas de Etnomusicología, 1: 9-43. Buenos Aires. 

 
Occhipinti, Laurie 
1999  Global visions, local voices: economic development and re-

ligious organizations in two indigenous communities in Ar-
gentina. Ph.D. diss., Department of Anthropology, McGill 
University. 

 
2003  Claiming a place land and identity in two communities in 

Northwestern Argentina. Journal of Latin American Anthro-
pology, 8/3: 155-174. 

 
ORCAWETA  
1998  Organización de Capitanes Wejnayek y Tapietes. 

www.snpp.gov.bo/api05.htm 
 
Ortiz Lema, Edgar 
 1986  Los mataco noctenes de Bolivia. La Paz: Los Amigos del 

Libro. 
 
Palavecino, Enrique  
1928  Las tribus aborígenes del Chaco Occidental. Anales de la 

Sociedad Argentina de Estudios Geográficos, Gaea, 3/1: 
187-209. Buenos Aires. 



 Suplemento Antropológico 

114 

Palavecino, Enrique  
1934  Breve noticia sobre un viaje etnográfico al Chaco Central: 

observaciones sobre la vida material y espiritual de los Ma-
taco y los Toba. Revista Geográfica Americana, 4: 77-84. 

1936  Las culturas aborígenes del Chaco. Historia de la Nación 
Argentina, vol. 1: 429-472. Buenos Aires. 

1940  Takjuaj, un personaje mitológico de los Mataco. Revista del 
Museo de La Plata, 1, Antropología, 7: 245-270. 

1964a  Algunas notas sobre la transculturación del indio chaqueño. 
Runa, 9: 379-389. 

1964b  Notas sobre la mitología chaqueña. En: Homenaje a Fer-
nando Márquez-Miranda: 284-292. Madrid. 

1980  The magic world of the Mataco. Latin American Indian Li-
teratures, 4: 61-75. 

  
Palmer, John H.  
1977  An ethnographcic survey of the Mataco hunters: fishers and 

gatherers of the Northern Argentine Chaco. Oxford: M.A. 
Thesis (ms.). 

1994  Husek (the will): a Wichí category of the person. JASO 
25/1. 

1994-5  Wichí toponimy. Hacia una Nueva Carta Étnica del Gran 
Chaco, 6: 3-63. Las Lomitas, Formosa. 

1997  Wichí goodwill: ethnographic allusions. Ph.D. Thesis. Ox-
ford: University of Oxford, Faculty of Anthropology and 
Geography. 

 
Pelleschi, Giovanni  
1897  Los indios matacos y su lengua. Boletín del Instituto 

Geográfico Argentino 18/4-6: 173-350. 
 
Pellichi, Fray Pedro María 
1995  Relación histórica de las Misiones del Chaco y de la Aso-

ciación Católicocivilizadora en favor de los indios infieles 
de la Confederación Argentina presentada por el prefecto 
apostólico de las misiones del Colegio de Salta, 1861. En: 
Ana A. Teruel (ed.), Misioneros del Chaco Occidental. Es-



Los mataguayo  

115 

critos franciscanos del Chaco Salteño (1861-1914): 13-63.  
Jujuy: Centro de Estudios Indígenas y Coloniales, Universi-
dad Nacional de Jujuy. [Publicado originalmente en 1862]. 

 
Pereyra, A.  
1984  Estudio sobre el lote fiscal 55 (Colonia Buenaventura). Es-

tudio socio-económico de Salta, vol. 3: 7-59. Salta. 
 
Pérez Diez, Andrés  
1973  Noticia sobre la concepción del ciclo anual entre los Mataco 

del nordeste de Salta. Scripta Ethnologica, 2/1: 111-120.  
1977a  Los grupos aborígenes del Chaco Centro-Occidental: sus 

denominaciones. Cuadernos Franciscanos, 41: 19-27. Sal-
ta. 

1977b  Textos míticos de los matacos del Chaco central. Notas al 
ciclo de Ka'o'o (Ajwitsej ta jwaj). Scripta Ethnologica, 4/1: 
159-189. 

1983  A tale of the Mataco about the origin of women. Latin 
American Indian Literatures, 7/2: 134-166.  

1988  Personnages aux attributs monstrueux dans la mythologie 
des Indiens Mataco riverains du Chaco central. Cahier des 
Recherches sur l=Imaginaire, 16/19: 123-130. 

1999  Textos míticos de los mataco del Chaco central. Notas al 
ciclo de Ka’o’ó (Ajwuntsej ta jwáj). En: M. Califano (ed.) 
1999f: 7-54. 

 
Pérez Diez, Andrés y  Miguel Angel de Los Ríos  
1972  Los Matacos del río Pilcomayo. LIMEN no 38, Año X, no-

viembre de 1972: 141-144. Buenos Aires. 
 
Puparelli, Ana M.  
1969  Dos grupos matacos del Chaco salteño (Argentina). Suple-

mento Antropológico,  4/2: 227-240.  
 
Rankin, Aidan 
1995  ‘Real history’ revives Argentina’s Indians. History Today, 

45/6. 



 Suplemento Antropológico 

116 

Rätsch, Christian 
1996  Eine Erfahrung mit dem Mataco-Schnupfpulver hataj. Jahr-

buch für Ethnomedizin und Bewusstseinsforschung, 5: 59-
65. 

 
REGIONALGRUPPE BERLIN DER GESELLSCHAFT FÜR BEDROHTE VÖL-

KER UND G.E.P.A.  
1982  Mataco-Indianer in Argentinien. Berlín. 
 
Remedi, Joaquín  
1896  Véase: Lafone Quevedo, S.A. 1896b. 
1904  Vocabulario mataco-castellano. Anales de la Sociedad 

Científica Argentina, 58: 28-34; 119-132; 171-181; 292-
305. 

 
Revill, W.  
1947  Chaco chapters. Londres: Hodder. 
 
Rivero Pinto, Wigberto y Jan-Åke Alvarsson (eds.)  
1992  Estudio socio-económico,ecológico y jurídico: Proyecto te-

rritorio indígena weenhayek (mataco) del Gran Chaco. La 
Paz: Instituto Indigenista Boliviano.  

 
Rodríguez, Héctor E.  
1991  Acción misionera anglicana y procesos de proletarización, 

campesinización y descampesinización en una comunidad 
aborigen Wichí de la provincia de Salta. Revista Andes, 4: 
41-91. Salta. 

2002  Algunas experiencias de implementación de enseñanza bi-
lingüe en una escuela con población indígena wichí en el 
Chaco Salteño. En: A. Tissera de Molina y J. Zigarán (eds.), 
Lenguas e interculturalidad: 53-64. CEPIHA, Salta. 

 
Rodríguez, Héctor E. y Catalina Buliubasich 
1994a  Degradación ambiental y conflicto étnico en el sector 

nororiental del Chaco salteño. Revista Andes, 6: 361-392. 
Salta. 



Los mataguayo  

117 

Rodríguez, Héctor E. y Catalina Buliubasich 
1994b  Reseña de una propuesta destinada a la Comsisión Honora-

ria Provincial para la regularización jurídica del Lote Fiscal 
55, en la Provincia de Salta. Cuadernos del Instituto Nacio-
nal de Antropología y Pensamiento Latinoamericano, 15: 
243-254. 

 
Rodrigues, N.J.  
1975  Oppression in Argentina: The Mataco case.  IWGIA Doc. 

21. Copenhague. 
 
Rodríguez Mir, Javier 
2004  Mecanismos de sedentarización y fisión en bandas matacas 

de Las Lomitas (Argentina). Revista Española de Antropo-
logía Americana, 34.  

 
Rodríguez Mir, Javier y José Braunstein  
1994  Sedentarización y etnicidad. El caso de los Matacos en Las 

Lomitas. Runa, 21: 263-270.  
 
Rossi, Juan José  
2002  Wichí. Los matacos. Buenos Aires: Galerna Ediciones. 
 
Ruiz, Irma  
1978-9  Aproximación a la relación canto-poder en el contexto de 

los procesos iniciáticos de las culturas indígenas del Chaco 
central. Scripta Ethnologica, 5/2: 157-169. 

 
Ruiz, Irma y Miguel A. García 
2002  Música de los wichí. Diccionario de la Música Española e 

Hispanoamericana: 1014-1021. Madrid: Ministerio de Cul-
tura de España y Sociedad General de Autores de España..  

 
Salvatierra, Gustavo 
2005  La diversidad cultural en la sociedad actual de los wichies. 

Variedades dialectales En: A. Tissera de Molina y J. Ziga-
rán (eds.), Lenguas, educación y culturas: 97-100. CEPI-
HA, Salta. 



 Suplemento Antropológico 

118 

Schmidt, Max  
1937  Los guisnais. Revista de la Sociedad Científica del Para-

guay, 4/2: 1-35. 
 
Scotto, María Gabriela  
1993  Sobre Dilthey, Matacos, misioneros y antropólogos. Una 

aproximación a "un ejemplo de hermeneútica bíblica etno-
gráfica". El caso mataco de Mario Califano. Publicar en An-
tropología y Ciencias Sociales, 3: 97-107. Buenos Aires. 

 
SECRETARÍA DE ASUNTOS ÉTNICOS, GÉNERO Y GENERACIONES  
1994  Weenhayek: un avance del censo indígena del Oriente, 

Chaco y Amazonía. La Paz: CIDOB/ INE/ PNUD. 
 
Segovia, Laureano et al.  
1996  Lhatetsel. Nuestras raíces – Nuestros antepasados. Salta: 

CEPIHA/ UNSa/ Víctor Manuel Hanne Editor.   
1998  Nuestra memoria. Olhamel otichunhayaj. Buenos Aires: 

EUDEBA. 
 
Sercovich, Samantha y Vladimir Zegarac 
2004  Self-presentation and power. The Wichí people of Argen-

tina, a case in point. 9th International Pragmatics Conferen-
ce. 

 
Shapiro, Samuel  
1960  The Mataco of northern Argentine. Journal of Inter-Ameri-

can Studies, 2/4: 443-448. Gainesville. 
 
Siffredi, Alejandra  
1976-80 Mito y cosmovisión en los mataco del Chaco argentino. 

Runa, 13/1-2: 153-195. 
 
Siffredi, Alejandra y Guadalupe Barúa  
1987  Contrastación de un modelo sistemático basado en los pro-

cesos morfogenéticos y morfoestáticos de los sistemas so-
cioculturales Chorote y Mataco. Suplemento Antropológico, 
22/2: 181-220. 



Los mataguayo  

119 

Soria, Edgardo José, Sandra A. Molina de Torres y Susana G. Santi-
llán 

2005  Relación escuela-comunidad en la misión wichí de General 
Mosconi. En: A. Tissera de Molina y J. Zigarán (eds.), Len-
guas, educación y culturas: 241-247. CEPIHA, Universidad 
Nacional de Salta. 

 
Stunnenberg, Peter W.  
1993  Entitled to land. The incorporation of the Paraguayan and 

Argentinean Gran Chaco and the spatial marginalization of 
the Indian people. Nijmegen Studies in Development and 
Cultural Change, Nr. 15. Saarbrücken/ Fort Lauderdale: 
Verlag Breitenbach Puiblishers. 

 
Terán, Buenaventura  
1998  El ciclo de Tokjuaj y otros mitos de los wichí. Buenos 

Aires: Ed. del Dol. 
 
Terraza, Jimena  
2000  Situación sociolingüística de dos localidades del Chaco ar-

gentino con población aborigen Wichí: Las Lomitas y El 
Sauzalito. IV Jornadas de Etnolingüística, Depto. de Etno-
lingüística, Escuela de Antropología, Facultad de Humani-
dades y Artes. Universidad Nacional de Rosario. 

  http://ijcv.com/takiancay/Contenido/Boletines/uyr044.txt 
2001  Towards a language planning of the endangered languages 

in Argentina: the case of Wichí in the Southwest of the 
Province of Salta. Ponencia del Simposio ALinguistic Pers-
pectives on Endangered Languages@, Universidad de Hel-
sinki, 29 de agosto - 1 de setiembre de 2001. 

2002a  La langue wichí: possibilités de maintien et aménagement 
linguistique. Thèse de Maîtrise, Université Laval, Québec. 

2002b  Algunos aspectos del desplazamiento lingüístico en comu-
nidades aborígenes wichí. En: A. Fernández Garay & L. 
Golluscio (eds.), Temas de lingüística aborigen, II: 245-
263. Instituto de Lingüística, Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad de Buenos Aires. 



 Suplemento Antropológico 

120 

Terraza, Jimena  
2002c  Las actitudes hacia la lengua wichí en las comunidades del 

sudoeste de Salta. XXII Encuentro de Geohistoria Regional: 
503-507. Resistencia: Instituto de Investigaciones Geo-His-
tóricas-CONICET. 

2003a  Los préstamos en wichí y su aporte al análisis fonético-fo-
nológico. Ponencia del Simposio ALL-15, 51o Congreso In-
ternacional de Americanistas, Santiago de Chile. 

2003b  Distintos currículos bilingües para distintos grados de man-
tenimiento de la lengua. En: A. Tissera de Molina y J. Zi-
garán (eds.), Lenguas y culturas en contacto: 133-140. CE-
PIHA, Universidad Nacional de Salta. 

 
Tomasini, Alfredo  
1969-70  Señores de los animales, constelaciones y espíritus en el 

bosque en el cosmos mataco-mataguayo. Runa, 12/1-2: 
427-443. 

 
Torres, Graciela, M. Santoni, L. Madrid de Zito Fontán, L. Romero y 

F.R. Barbarán  
1999  Alimentación y nutrición de los mataco del Pilcomayo. Un 

estudio antropológico PIA 7158-CONICET 1997-1999. Re-
vista Andes, 10: 189-213. Universidad Nacional de Salta. 

 
Torres, Graciela, Mirta Santoni et al.  
2001  El elemento mitológico: uno de los factores intervinientes 

en las elecciones alimentarias. El caso de los matacos del 
Pilcomayo, Dto. Rivadavia, Provincia de Salta. Revista An-
des, 12. Universidad Nacional de Salta. 

 
Tovar, Antonio  
1958  Notas de campo sobre el idioma mataco. Revista del 

Instituto de Antropología de Tucumán, 9/2: 7-18. 
1962a  Los préstamos en mataco: contacto de español y lenguas 

indígenas. Strenae. Estudios de filología e historia dedica-
dos al Profesor Manual García Blanco: 461-468. Universi-
dad de Salamanca. 



Los mataguayo  

121 

Tovar, Antonio  
1962b  Los préstamos en mataco: contacto de español y lenguas 

indígenas.  Acta Salamanticensia 16: 461-468.  
1964  El grupo mataco y su relación con otras lenguas de Amé-

rica. 25o Congreso Internacional de Americanistas, México 
1962, vol. 2: 439-452. México, D.C. 

1972  Report on Mataco. International Journal of American Lin-
guistics, 38: 208. 

1975a  Sobre el material lingüístico mataco. Actas del 39o 
Congreso Internacional de Americanistas, Lima 1970, vol. 
5: 99-103. Lima: Instituto de Estudios Peruanos. 

1975b  Estudiando una lengua indígena: el mataco. Estudios sobre 
política indigenista española en América 1: 247-255. Semi-
nario de Historia de América de la Univ. de Valladolid.  

1977  “Lengua mataca”, by María Teresa Viñas Urquiza, 2 vol., 
Buenos Aires, 1974. International Journal of American Lin-
guistics, 45/3: 285-287.  

1981  Relatos y dialogos de los matacos seguidos de una gramáti-
ca de su lengua. Madrid: Ediciones Cultura Hispánica del 
Instituto de Cooperación Iberoamericana. 

 

Trinchero, Héctor Hugo  
1988  Texto y contexto: proceso narrativo y configuraciones de la 

identidad entre los mataco-wichí del Chaco centro-occi-
dental. Cuadernos de Antropología 2: 61-86. Buenos Aires. 

1988-9  La reproducción del mito: configuración de la realidad. 
Cuadernos del Instituto Nacional de Antropología, 13: 115-
121. 

1992  Privatización del suelo y reproducción de la vida. Los gru-
pos aborígenes del Chaco salteño. En: Juan Carlos Rado-
vich & Alejandro O. Balazote (eds.), La problemática indí-
gena: 117-141. Buenos Aires: CEAL. 

 

Trinchero, Héctor Hugo y Aristóbulo Maranta  
1987  Las crisis reveladoras: historias y estrategias de identidad 

entre los mataco-wichí del Chaco Centro-Occidental. Cua-
dernos de Historia Regional, 4/10: 74-92. Luján/ Buenos 
Aires. 



 Suplemento Antropológico 

122 

Van Dam, Chris  
2000  Condiciones para un uso sostenible: el caso del Chaguar 

(Bromelia hieronymi) en una comunidad Wichí del Chaco 
argentino. Ponencia del Taller Internacional sobre Uso 
Sustentable de los Recursos Naturales organizado por UICN 
y Noragric, As, 29-31 de marzo de 2000: 

   http://www.unq.edu.ar/theomai/artVanDam.htm 
 
Varios  
1991  Informe final del estudio de población indígena y ocupa-

ción territorial del lote fiscal 55. Informe presentado al Go-
bernador de la Provincia de Salta anexo a la solicitud de 
transferencia dominial de las tierras ocupadas a la Asocia-
ción Civil Laka Honat. 

 
Velázquez, Evarista  
1981  Relevamiento antropológico del grupo mataco de la Misión 

Anglicana denominada AMisión Chaqueña@. Tesis de Licen-
ciatura, Facultad de Humanidades. Universidad Nacional de 
Salta. 

 
Viñas Urquiza, María Teresa  
1970  Fonología de la lengua mataca. Cuadernos de Lingüística 

Indígena, 7: 1-82. Facultad de Filosofía y Letras, Universi-
dad de Buenos Aires. 

1974  Lengua mataca I-II. Archivo de Lenguas Precolombinas 2. 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos 
Aires. 

 
Wallis, Cristóbal et al. 
2005  Perspectivas y reflexiones acerca de la Educación Intercul-

tural Bilingüe (EIB). Una experiencia de capacitación en la 
Escuela Isi Nilataj en el Pilcomayo salteño. En: A. Tissera 
de Molina y J. Zigarán (eds.), Lenguas, educación y cultu-
ras: 233-240. CEPIHA, Universidad Nacional de Salta.  

 



Los mataguayo  

123 

Wilbert, Johannes y  Karin Simoneau (eds.)  
1982  Folk literature of the Mataco Indians. Los Angeles: UCLA 

Latin American Studies 52. 
 
Zarzycki O., J.A.  
1983  Matacos I (Crevaux). Descripción general, censo poblacio-

nal y escolar. Santa Cruz de la Sierra: APCOB. 
 
Zidarich, Mónica  
1999  Sistematización de experiencias de educación bilingüe in-

tercultural. Area wichí 1970/1999. Resistencia: Prov. del 
Chaco, Plan Social Educativo, Proyecto 4. 

2003  Contacto lingüístico y alfabetización. En: A. Tissera de Mo-
lina y J. Zigarán (eds.), Lenguas y culturas en contacto: 
277-288. CEPIHA, Salta. 

 


